
RDA-2023 - XXIX	 297

A) RECENSIONES

A) REVIEWS

Albert, Marta, Arlettaz, Fernando, Combalía, Zoila, Elósegui, María, 
García Inda, Andrés, Rossell, Jaime, Solar, José Ignacio, Vergara, Óscar, y 
Vicente y Guerrero, Guillermo (coord.), Desarrollos, crisis y retos actuales de la 
libertad religiosa, COLEX, La Coruña, 2023, I.S.B.N. 978-84-1359-928-1, 249 págs.

La libertad religiosa es un concepto que ha ido evolucionando durante la 
historia de la humanidad. Por ello, y dependiendo del lugar y del tiempo, se han 
ido imponiendo unas normativas más laxas o más estrictas sobre el particular. 
Hoy en día, al menos en los países occidentales, la libertad religiosa constituye 
un derecho fundamental del ser humano, estando incluida en la mayoría de las 
constituciones de los estados como un derecho fundamental y jurídicamente 
protegido. Sin embargo, en nuestra sociedad occidental están surgiendo compli-
caciones a la hora de aplicar las leyes que aseguran la libertad religiosa, y de 
establecer unos límites donde todos los individuos, a pesar del pluralismo y de la 
diversidad que caracteriza a nuestra sociedad, puedan ejercer su culto con liber-
tad, pero sin interferir y menoscabar derechos de otras personas. En este senti-
do, Guillermo Vicente y Guerrero, profesor de Filosofía del Derecho en la Uni-
versidad de Zaragoza, muestra el camino que ha de seguirse, coordinando una 
interesante monografía dedicada a los desarrollos, crisis y retos a actuales de la 
libertad religiosa, que ha sido objeto de una cuidada edición llevada a cabo por 
la editorial gallega COLEX.

En el primero de los capítulos, el profesor José Ignacio Solar Cayón, de la 
Universidad de Cantabria, analiza cómo a lo largo de los siglos el concepto de 
tolerancia se ha ido transformando y adaptado a las circunstancias sociales, polí-
ticas y culturales de cada sociedad. Delimitar el contenido de la tolerancia en 
cada tiempo y lugar es determinar el comportamiento de las autoridades del 
Estado frente a las creencias de las minorías. El trabajo resume de forma crono-
lógica la evolución de este concepto en varios momentos históricos, los cuales 
han sido decisivos para la formación de su significado actual. 

Tomás de Aquino asoció la tolerancia como un medio para evitar un mal 
mayor, por lo que debían de soportarse los ritos de los infieles. En la cristiandad 
medieval, donde la política y la religión formaban un único orden, la tolerancia 



Bibliografía

298	 RDA-2023 - XXIX

no era una práctica habitual, sino que el que no compartía la religión impuesta 
por el poder político se consideraba una amenaza y debía ser perseguido. La 
reforma protestante tampoco aportó un mayor grado de tolerancia. Los reforma-
dores no toleraban ninguna otra fe, sino solo el poder del Estado, por lo que 
podríamos decir que los católicos y los reformadores estaban de acuerdo en que en 
el Estado podía haber solo una fe. A partir del siglo XVI, en el humanismo cris-
tiano, empezó a considerarse de nuevo el concepto de la tolerancia, con la fina-
lidad de conseguir la unidad del cristianismo, pero de una forma pacífica. Como 
se puede ver, no se trataba de aceptar y respetar otras creencias, sino de intentar 
combatirlas de una forma no violenta, para llegar a la unidad del cristianismo, y 
formar esa única fe. 

En la segunda mitad del mismo siglo, surgió en Francia el movimiento de 
«Les politiques», donde la tolerancia estaba incluida en los textos legales, aun-
que de forma muy limitada. Fue a partir de la promulgación del Edicto de Nan-
tes cuando la tolerancia se consolidó legalmente, prohibiendo que se considera-
ra una amenaza al disidente y por ello se le persiguiera. Como bien subraya el 
Dr. Solar Cayón, es importante darse cuenta de que, en realidad, la tolerancia no 
es sinónimo de igualdad ante la ley, sino que presupone la desigualdad. La tole-
rancia, implica que una fe es la óptima, y todas las demás se sitúan en una posi-
ción de inferioridad. Por lo tanto, la tolerancia se traduce como un intento a 
soportar lo menos bueno, o aún peor lo malo, y no a valorarlo como una situa-
ción de igual consideración y respeto. La tolerancia empezó a sustituirse por la 
libertad religiosa a partir de finales del siglo XVIII.

Precisamente el capítulo segundo del libro, redactado por el coordinador 
del mismo, el Dr. Guillermo Vicente y Guerrero, presenta, con gran lujo de 
detalles, un ejemplo histórico ilustrativo sobre la violación del derecho a la 
libertad religiosa: la persecución que sufrieron los judíos en Noruega a lo largo 
de todo el siglo XIX y durante una parte del XX. Fue en abril de 1814 cuando 
se decidió crear el Estado nacional de Noruega, el cual asociaba su fuerza, liber-
tad e independencia con el luteranismo, fe reconocida y respetada por las prin-
cipales potencias internacionales del momento, así como por sus vecinos Suecia 
y Dinamarca. Dicha Iglesia luterana negó, desde el primer momento, la posibi-
lidad de integrar a los católicos y a los judíos en dicho proceso nacionalizador 
e identitario. La Constitución de Eidsvoll consagro dicha voluntad con la redac-
ción del artículo II donde se estableció lo siguiente: «La religión evangélico-
luterana permanece como la religión oficial del Estado. Los habitantes que la 
profesen están obligados a educar a sus hijos en la misma. Los jesuitas y las 
órdenes monásticas no serán permitidas. Los judíos tienen todavía prohibido el 
acceso al Reino». 

Resulta muy interesante, a mi juicio, el análisis que desarrolla en este segun-
do capítulo el profesor Guillermo Vicente y Guerrero sobre la opinión del llama-
do «padre de la Constitución noruega», el juez Christian Magnus Falsen, en 
torno a la política antijudía. Falsen se basaba en que las leyes de Moisés obliga-
ban a los judíos a cumplir todos sus preceptos, por lo que era imposible su 



Bibliografía

RDA-2023 - XXIX	 299

integración en los países que les hubieran podido acoger. El juez Falsen no con-
cebía la razón por la que Jesús eligió ser judío, un pueblo malvado y con una 
notable falta de moralidad. En junio de 1851, después de tres intentos fracasa-
dos, se derogó la segunda cláusula del articulo II de la Constitución noruega que 
excluía a los judíos del país. El antijudaísmo los años que siguieron evolucionó 
como una forma de discriminación racial, ocultando el odio real hacia la reli-
gión procesada por los judíos y aparentando una controversia de ideales políti-
cos, culturales y sociales. De especial interés resulta el análisis que lleva a cabo el 
Dr. Vicente y Guerrero sobre el período de la II Guerra Mundial. Durante esos 
terribles años, con la ocupación nazi de Noruega, los judíos noruegos sufrieron 
una violenta persecución, alentada en parte por algunas autoridades del país 
dirigidas por Vidkun Quisling.	

En el tercer capítulo de la monografía, elaborado por la Dra. María Elósegui 
Itchaso, magistrada del Tribunal Europeo de Derechos Humanos, se desarrolla 
una interesantísima investigación sobre la controversia que se plantea entre el 
derecho a la libertad religiosa de los niños en acogimiento u adoptados en el caso 
de que los padres biológicos estén vivos. En la sentencia de diciembre de 2019, 
Strand Lobben, constan los siete principios generales sobre acogimiento que se 
deben respetar por el TEDH, entre los cuales se defiende que debe de tenerse 
en cuenta el interés superior del niño. Para delimitar ese interés debemos de 
partir de la base de que el niño tiene derecho a mantener relación con sus 
padres biológicos, aunque se tiene que examinar cada caso en concreto para 
tomar una decisión acertada. 

Para estudiar la controversia que surge entre la voluntad de los padres bioló-
gicos a escoger una familia adoptiva para su hijo que comparta su cultura, su 
religión y costumbres y la obligación del autoridades a seleccionar una familia, 
según las opciones disponibles, velando siempre por el bienestar del menor, se 
analizan la sentencia de la Gran Sala Abdi Ibrahim versus Noruega, cuyo fallo fue 
pronunciado el 10 de diciembre de 2021, y la sentencia publicada el 12 de enero 
de 2023 un caso austriaco, Kilic versus Austria. Ambas sentencias afirman que, 
entre los criterios de la búsqueda del mejor interés del menor, el de tener en 
cuenta sus orígenes religiosos, étnicos, culturales y lingüísticos no constituye una 
obligación independiente en sí misma, sino que es un elemento más a sopesar 
entre otros muchos en la elección de una familia de adopción que responda al 
bienestar del menor y a su interés superior, no siendo por tanto un criterio de 
ningún modo decisivo. 

En mi opinión, es comprensible que los padres biológicos de los niños quie-
ran que sus hijos sean adoptados por una familia con la misma religión y cultu-
ra que la suya, pero eso no debe ser un criterio determinante, ya que existen 
requisitos más importantes para tener en cuenta a la hora de escoger una fami-
lia adoptiva. Por ejemplo, en el primer caso citado, el hecho de que el Estado 
no encontrara una familia somalí con capacidad económica suficiente como 
para sustentar y mantener al niño, es una razón de peso suficiente como para 
tener que escoger una familia cristiana que sí la tiene. La falta de capacidad 



Bibliografía

300	 RDA-2023 - XXIX

económica para mantener a un niño es una razón de suspensión de la patria 
potestad, por lo que es un presupuesto necesario para que una familia se con-
vierta en adoptiva. 

En nuestra sociedad actual, han ido surgiendo nuevos derechos, la mayoría 
de ellos dimanantes de los derechos denominados de primera generación. En 
el capítulo cuarto, el profesor Oscar Vergara Lacalle, de la Universidad de La 
Coruña, analiza los conflictos que se plantean cuando se tienen que aplicar en 
una misma situación alguno de los nuevos derechos y el derecho a la libertad 
religiosa. Los derechos más debatidos son: el derecho a una muerte digna, con 
lo que se hace referencia a la eutanasia; la autodeterminación personal y la 
diversidad sexual, que incluye el derecho a la adopción de niño y el derecho a 
la salud reproductiva, que incluye el derecho de la mujer a acceder a servicios 
de salud reproductiva, que es un modo de hacer referencia al aborto. No resul-
ta difícil imaginar situaciones en las que entra en controversia el derecho a la 
libertad religiosa con estos derechos, como por ejemplo el dilema en el que 
entra un médico cristiano a la hora de practicar un aborto, o un alcalde musul-
mán a la hora de casar a una pareja homosexual. 

Lo que está claro, es que tal y como explica el profesor Vergara, los individuos 
son libres para determinar los medios más idóneos para desarrollar su persona-
lidad, pero eso no significa que algunos de ellos no puedan ser declarados pro-
hibidos por atentar contra derechos ajenos o perjudicar el bien común. Final-
mente, considero que no debemos olvidar, que, aunque los nuevos derechos se 
deben de respetar, eso no legitima la persecución que sufren a diario varias 
personas que se oponen a su discurso, y por lo que muchas veces son silenciadas, 
excluidas e incluso despedidas de sus trabajos. 

En el capítulo siguiente, el profesor Fernando Arlettaz contrasta, de una for-
ma muy eficaz, el tipo moderno y el tipo postmoderno de la libertad religiosa. 
Por una parte, la libertad religiosa apareció en Europa a comienzos de la moder-
nidad, tras varios acuerdos de tolerancia que tuvieron lugar en los estados de la 
época. El nacimiento de la libertad religiosa está ligado a los procesos de secula-
rización de las sociedades. Dicho proceso ha consistido básicamente en la sepa-
ración de la religión del poder estatal y por consecuencia su privatización, dismi-
nuyendo su practica en la esfera pública. 

Por lo tanto, tras el desapego del orden político del orden religioso, los ciudada-
nos empezaron a ejercer su derecho individual de practicar libremente la religión 
que quisieran. Por otra parte, como bien señala el Dr. Arlettaz, la postmodernidad 
no supone borrar las fronteras entre la religión y otras esferas sociales, pero sí que 
se integran en la esfera pública valores y discursos religiosos. Es curioso como en la 
postmodernidad, momento en el que se supone que la libertad religiosa podrá ser 
ejercida por los individuos sin ninguna intermediación, parece ser que queda limi-
tada por los valores religiosos que influyen la esfera pública de cada estado. 

A continuación, la profesora Marta Albert, de la Universidad Rey Juan Carlos 
de Madrid, analiza en un muy interesante capítulo el llamado movimiento «woke», 



Bibliografía

RDA-2023 - XXIX	 301

que tuvo lugar tras la muerte de Trayvon Martin en 2012 en Florida. Los que 
defienden el movimiento «woke» son personas que buscan la justicia social, y 
luchan en contra de lo que supone, según su criterio, una injusticia, aspirando a 
una transformación social. Se trata de un conjunto de ideas, que comparte 
muchos ideales con el neomarxismo y el socialismo. Para ellos la sociedad en la 
que vivimos es radicalmente injusta por lo que no se puede esperar de ella un 
trato equitativo e igualitario. Es por ello por lo que debemos combatir los actos 
injustos y comenzar a vivir de nuevo con unos valores, según los «wokers», que 
sean justos y que permitan a todo el mundo alcanzar la igualdad. 

En el siguiente capítulo, el profesor Jaime Rossell, de la Universidad de Extre-
madura, estudia el papel que juegan tanto el nacionalismo como la religión en 
la construcción de sociedades inclusivas. En España, la libertad religiosa no fue 
recogida como un derecho fundamental y constitucionalmente protegido hasta 
la Constitución de 1978, cuando además se configuró como un Estado aconfe-
sional. El hecho de que fuera un estado aconfesional no le impidió sin embargo 
firmar dos acuerdos fundamentales con la Santa Sede de 28 de julio de 1976 y 
de 3 de enero de 1979, donde quedaba patente que los ciudadanos españoles en 
su mayoría eran católicos, y que España era un país con una cultura influenciada 
predominantemente por los valores cristianos. Aun así, dichos acuerdos mostra-
ban también otra realidad, que existían varios grupos minoritarios profesantes 
de diferentes religiones que debían de ser igual de válidas y respetadas. 

El ámbito europeo es tratado, en el siguiente capítulo, por la profesora Zoila 
Combalía, de la Universidad de Zaragoza. En su trabajo se subraya como, en la 
actualidad, la diversidad y el pluralismo religioso que existen en la mayor parte 
de los países europeos imponen un reto bastante complicado de afrontar, que 
consiste en mantener la paz en la sociedad, respetando el derecho a la libertad 
religiosa. Todos esos países europeos mantienen unos valores en común que 
forman parte de la identidad europea, y que además son presupuestos necesarios 
para ser miembros de la comunidad europea. Eso valores, objetivamente, no 
siempre conviven en armonía junto a las creencias de todas y cada una de las 
religiones. Como bien señala la Dra. Combalía, hay creencias religiosas que entran 
en controversia con esos ideales, como puede ser el hecho de que varios varones 
musulmanes se crean con el derecho que les concede su religión, a castigar con 
violencia física a sus mujeres, si se comportan según ellos, de forma inadecuada. 
La solución que están tomando la mayoría de los países europeos es respetar sólo 
las manifestaciones privadas de la religión, vetando su visibilidad y presencia en 
el espacio público, algo que en mi opinión podría vulnerar el derecho a la liber-
tad religiosa. 

En el último capítulo de esta monografía, redactado por Andrés García Inda, 
profesor de la Universidad de Zaragoza, se describen muy acertadamente varias 
situaciones que componen una crisis de lo que conocíamos como libertad reli-
giosa. Actualmente, muchas personas se niegan a profesar ninguna religión, 
considerando que todas las religiones son una especie de secta que nubla el sano 
juicio de las personas. En otros casos, las personas tras estudiar o incluso practicar 



Bibliografía

302	 RDA-2023 - XXIX

distintas religiones se llegan a considerar ateos o agnósticos. El Dr. García Inda 
profundiza especialmente en su trabajo sobre la forma en la que las diversas 
religiones están sufriendo hoy una notable transformación. El ejemplo más claro 
para nosotros es el de los cristianos. Una parte de los que se consideran en la 
actualidad cristianos estiman que no hace falta ir a misa para serlo, o que la Igle-
sia en sí no se relaciona con el mensaje verdadero de Dios, sino que es una mera 
creación humana. 

En conclusión, la libertad religiosa se ha ido transformando a lo largo de la 
historia y adaptando a las sociedades de cada momento, ya que depende princi-
palmente del orden político que gobierna los estados. Especialmente problemá-
tico ha resultado siempre el intentar convivir en armonía en una sociedad donde 
se profesen varias religiones con valores muy diferentes y a veces hasta contradic-
torios. Aun así, no hay que perder la esperanza e intentar centrarse más en los 
factores y elementos que nos unen que en los que nos separan. 

Sobre todos estos temas, y otros muchos, trata la presente obra coordinada 
por el profesor Guillermo Vicente y Guerrero, que nos acerca a los lectores a los 
conceptos de tolerancia y de libertad religiosa, a su desarrollo durante la Edad 
Contemporánea, a la crisis que hoy en día sufre la gestión pública del elemento 
religioso y a los retos que necesariamente deberán afrontarse al respecto en un 
futuro no muy lejano. Elaborada por prestigiosos especialistas de los ámbitos de 
la Filosofía del Derecho y del Derecho eclesiástico, la obra tiene como punto de 
unión la firme creencia, compartida por todos sus autores, de que, por encima 
de todo, la libertad religiosa es una cuestión de dignidad humana. 

María Vakas Giner 
Universidad de Zaragoza




