
Bibliografía

312	 RDA-2023 - XXIX

García Inda, Andrés, Como un buen samaritano. Los deberes, entre la Ética y el 
Derecho, Sibirana, Zaragoza, 2021, ISBN: 978-84-948715-9-7.

En las sociedades modernas les prestamos mucha atención a los derechos, y 
con buena razón, pues hablamos de Derechos Humanos, de Derechos Fundamen-
tales y de Derechos Sociales, entre otros muchos. En España, nuestra propia Cons-
titución pone el acento en los derechos, relegando los deberes a un segundo pla-
no, e incluso llamamos al conjunto de normas que regulan el funcionamiento de 
nuestra sociedad - el ordenamiento jurídico - Derecho. Pero poca atención recibe 
la que comúnmente se conoce como la otra cara de la moneda, el deber, hasta el 
punto en el que ha llegado a alcanzar una connotación negativa como aquello que 
va en contra de los derechos. En este libro el autor, Andrés García Inda, rechaza 
esta idea del deber como algo negativo, estudiando la naturaleza del deber desde 
el punto de vista jurídico, filosófico, moral y ético.

El libro explora esta cuestión del deber sirviéndose principalmente de dos 
ejemplos que utiliza como ayuda para que el lector pueda fácilmente visualizar 
propuestas que de modo abstracto podría ser complicado concebir. De esta forma 
el libro adquiere una continuidad narrativa que facilita su lectura en la medida en 
que las distintas cuestiones relacionadas con el deber y la moral se presentan en el 
mismo orden en el que ocurren en los ejemplos elegidos por el autor, enlazando 
estas cuestiones en un hilo narrativo que ayuda al lector a la comprensión de los 
complicados conceptos que en ocasiones se manejan durante el libro.

El primer ejemplo se refiere a una situación que ocurrió en el verano de 2018, 
en la que un turista que estaba de vacaciones en un hotel de Menorca salvó de 
morir ahogados a dos menores en la piscina del hotel, y después reclamó a la 
agencia de viajes con la que organizó sus vacaciones una compensación por los 
daños y perjuicios derivados de esa acción de socorro. Lo primero que nos llama 
la atención de este ejemplo es la reclamación por daños y perjuicios, pero al autor 
no le interesa únicamente el problema de la compensación por, como alegó la 
agencia de viajes, «una decisión individual» (aunque en su debido momento trata-
rá esta cuestión), sino que estudia, como iremos viendo en el contenido de cada 
capítulo, el hecho en sí de tirarse a la piscina y si tenía el deber (tanto moral como 
jurídico) de rescatar a estos menores, o si no tenía esta obligación, pues había un 
socorrista en la piscina.

El segundo ejemplo, y que compone parte del título de la obra, es la parábo-
la del buen samaritano. De forma muy resumida para aquellos lectores que no 
la conozcan, la parábola del buen samaritano es una corta historia de tradición 
judeocristiana en la que un hombre (presupuesto judío por el contexto en el 
que se cuenta la historia) se encuentra herido en el camino entre Jerusalén y 
Jericó. Por el camino pasaron un sacerdote y un levita (ambos funcionarios 
públicos de la época y supuestas buenas personas), que ignoraron al hombre 
herido. Después pasó un samaritano (en el contexto histórico que se contaba la 
historia los judíos y los samaritanos estaban enfrentados, por lo que estos segun-
dos se consideraban malas personas) que ayudó al hombre herido atendiéndole 



Bibliografía

RDA-2023 - XXIX	 313

las heridas y llevándolo a una posada para que se recuperase; pagando el aloja-
miento y futuras expensas del hombre herido de su propio bolsillo.

El primer capítulo del libro (Tirarse a la piscina) pretende hacer una delimi-
tación entre los conceptos de moral y ética. Esta no es una tarea sencilla, pues en 
el lenguaje común ambos términos se utilizan indistintamente, y es en el campo 
académico donde esta diferenciación tiene valor. Por lo tanto, argumenta el 
autor que la moral se refiere a los comportamientos, normas y valores que exis-
ten en una sociedad, lo que llama como la «moral vivida», mientras que la ética 
estudia esta moral, los fundamentos que la sostienen y las posibles alternativas 
con el objetivo de mejorarla, por lo que requiere un mayor grado de abstracción, 
convirtiéndose así en la «moral pensada». 

Hecha esta distinción, el autor entra a valorar las razones por las que consi-
dera que el ser humano es un ser moral. Esta es una cuestión complicada, y que 
se compone de múltiples partes, pero que el libro desgrana y sintetiza en tres 
cuestiones que afectan a todos los seres humanos como consecuencia de nuestra 
inmutable naturaleza. La primera es que somos seres vulnerables y a lo largo de 
nuestra vida vamos a necesitar del cuidado de otros seres humanos para sobrevi-
vir. La segunda es que somos dependientes, tanto físicamente como emocional-
mente, pues la individualidad se construye a raíz del entorno social. La tercera y 
posiblemente más importante para explicar la moralidad del ser humano es que 
somos seres incompletos, nos vamos construyendo a nosotros mismos a lo largo 
de nuestra vida y esto conforma un deseo que nunca se verá plenamente satisfe-
cho. Como consecuencia de estas imperfecciones el ser humano ha desarrollado 
la ética y la moral, confiando que otros seres humanos nos ayudarán cuando lo 
necesitemos, de la misma forma que nosotros ayudaremos cuando otros lo nece-
siten. Concluye el primer capítulo con la idea de que el deber y la obligatoriedad 
surgen como consecuencia de esta moral presente en casi todas las sociedades 
humanas, y por lo tanto el cumplimiento del deber (moral) es una acción racio-
nal, y su incumplimiento, aunque posible, es una acción irracional dado que va 
en contra de nuestra naturaleza como seres morales.

El capítulo segundo (Razones y motivos para la acción (sobre deberes y obligacio-
nes)) se pregunta si deber y obligación son conceptos intercambiables, o si existe 
alguna distinción sustancial entre el uso que se le debería dar a estos términos. 
Para empezar con el análisis de estos conceptos, el autor hace una distinción 
que, aunque parezca obvia, sienta las bases de la discusión, pues diferencia entre 
deberes y obligaciones de carácter jurídico, y aquellas de carácter moral. No 
podemos hablar de deberes sin hablar de derechos, aunque como argumenta el 
autor la relación entre ambos no siempre es bidireccional. El primer problema 
que plantea el autor es si existen derechos y deberes en soledad. Utiliza como 
ejemplo la famosa novela de Daniel Defoe sobre el náufrago Robinson Crusoe, 
preguntándose si el náufrago tiene algún derecho y algún deber en una sociedad 
compuesta únicamente por sí mismo. La conclusión inicial es que no, pues dere-
chos y deberes requieren de una relación entre personas. Un derecho se cons-
truye como la capacidad de obligar a otra persona a un comportamiento; y un 



Bibliografía

314	 RDA-2023 - XXIX

deber es la consecuencia, o presupuesto, del cumplimiento de un derecho ajeno. 
Sin embargo, esta afirmación no es del todo cierta pues, aunque la dependencia 
de los derechos en los deberes es necesaria dado que no se puede hacer valer un 
derecho ante nadie, los deberes son universales como consecuencia de nuestra 
naturaleza humana, y no requieren de otros individuos para existir o tener valor. 
Por lo tanto, en el momento en el que entramos en una sociedad los deberes ya 
existen, y como consecuencia de los mismos se configuran derechos. De esta for-
ma se podría entender, argumenta el autor, que existe una diferenciación entre los 
deberes y las obligaciones, perteneciendo los primeros al ámbito moral que prece-
de a la sociedad al ser parte de nuestro propio ser; y las segundas como exigencias de 
las normas de la sociedad, es decir, las normas jurídicas. El autor profundiza más 
en esta cuestión para concluir que las obligaciones son fruto del consentimiento: 
como seres humanos libres hemos decidido obligarnos a determinados comporta-
mientos; mientras que los deberes se imponen por una realidad externa y ajena 
(aunque no necesariamente en contra) a nuestra voluntad.

El capítulo tercero (Los deberes del Buen Samaritano) es el momento en el que 
el autor le dedica espacio y realiza un profundo y detallado análisis de la parábo-
la del buen samaritano, y la divide en tres momentos: la atención, la compasión 
y la acción. Estudiando el momento de la atención el autor ya adelanta algunas 
ideas sobre la inclusión de deberes morales en el ordenamiento jurídico, pero el 
foco de atención aquí se encuentra en el reconocimiento de que existe una 
situación que nos demanda el cumplimiento de nuestro deber moral. En el rela-
to, el sacerdote y el levita ignoraron al hombre herido, limitándose a ser espec-
tadores, mientras que el samaritano fue quien prestó la atención suficiente para 
cumplir con su deber. La compasión es el hecho de «ponerse en el lugar del otro», 
es decir, la empatía. Es una emoción que nos impulsa a socorrer, pero el autor 
nos advierte, que confiar demasiado en las emociones, de la misma forma que 
confiar demasiado en las razones, puede llevar a resultados peligrosos, y por ello 
en toda decisión moral ambas deberán contribuir en igual medida. La acción es 
lo que completa los dos momentos anteriores, y es verdaderamente lo que repre-
senta el cumplimiento del deber. El samaritano, a diferencia del sacerdote y del 
levita, ha de sacrificar parte de su tiempo y esfuerzo —y todo lo que ello pueda 
conllevar— para ayudar al hombre herido, y lo hace libremente. Por este motivo 
el samaritano, al cumplir con su deber moral es una persona libre.

El capítulo cuarto (Las imperfecciones de los deberes) desarrolla la cuestión que ya 
ha introducido previamente el autor de incorporar deberes morales de ayuda y 
solidaridad al ordenamiento jurídico. Estos serían los deberes de solidaridad. En un 
primer lugar argumenta que la incorporación de este tipo de deberes en el orde-
namiento jurídico es una herramienta fundamental en la defensa de los bienes 
que el propio ordenamiento jurídico pretende proteger. El autor se preocupa por 
mostrar al lector que los deberes solidarios —también llamados de acción o posi-
tivos— son la otra cara de la moneda de los deberes de no acción o negativos; y si 
una sociedad quiere asegurar la protección del bien común y los valores que con-
sidera importantes, deberá incluir tanto deberes negativos como positivos. Incluir 



Bibliografía

RDA-2023 - XXIX	 315

este tipo de deberes solidarios en el ordenamiento jurídico no es una tarea senci-
lla, pues la cuantificación del deber es una cuestión subjetiva. En el ejemplo del 
buen samaritano algunos podrían argumentar que atender las heridas habría sido 
suficiente, mientras que otros argumentarían que esa acción no habría sido sufi-
ciente y el mínimo del deber moral era llevar al hombre a la posada. Dicho en 
otras palabras, los deberes de solidaridad son deberes inespecíficos que requieren 
de concreción. Y es precisamente en esta cuestión de la concreción que el autor 
hace hincapié dado que la inclusión de deberes en un ordenamiento jurídico 
se hace a través de una autoridad, la cual puede delimitar y determinar con mayor 
precisión en qué consisten y hasta donde alcanzan estos deberes solidarios, redu-
ciendo la subjetividad e inespecificidad de estos deberes hasta un mínimo razona-
ble (dentro de los márgenes de interpretación y discrecionalidad).

El capítulo quinto (Dignidad y mérito) se preocupa por la cuestión de la digni-
dad y su conexión con el deber. La dignidad es una cualidad de todo ser huma-
no, y lo es por el mero hecho de ser. Sirve como «barrera que se opone a la 
orientación utilitarista tendente a legitimar o valorar las acciones en función de 
sus ventajas o inconvenientes para la mayoría», respetando así a todo ser huma-
no como sujeto de derechos inviolables. El autor defiende que la dignidad es un 
concepto moral en la medida en que no es un concepto descriptivo; es decir, la 
dignidad es una cuestión inherente a nuestra naturaleza, pero se hace efectiva 
cuando respetamos la dignidad ajena, y cuando nuestra dignidad es respetada, 
no sólo por otras personas, sino también por nosotros mismos. En el ejemplo del 
turista que rescató a los dos menores, su deber de socorro deriva de la protección 
de la dignidad humana de los menores al salvarles la vida —uno de los derechos 
fundamentales que configuran la dignidad (y algunos dirían que el principal)— 
y también de su propia dignidad como persona y agente moral, pues si hubiese 
ignorado a los menores, consciente del peligro en el que se encontraban, habría-
mos dicho que es una persona «indigna moralmente - despreciable».

El capítulo sexto (El deber más allá del deber: la tarea del héroe) estudia cuestiones 
adyacentes a la idea del deber y el contexto o condiciones para el cumplimiento, 
o incumplimiento del mismo. El autor hace una distinción entre deberes abso-
lutos y deberes relativos. Mientras que un deber absoluto debe cumplirse bajo 
cualquier circunstancia y su incumplimiento es injustificable, un deber relativo 
es derrotable, y otros deberes pueden justificar el incumplimiento del mismo. 
Existen deberes que, a pesar de que uno tenga la intención de cumplirlos, no 
pueden ser cumplidos, o no pueden serlo sin faltar a otros deberes de igual, o 
mayor, importancia. En este sentido el autor desarrolla tres condiciones en las 
que el incumplimiento, o cumplimiento parcial, de un deber está justificado. 1) 
La primera de estas condiciones es la capacidad. Una persona ha de tener las 
circunstancias personales, y hallarse en las circunstancias ambientales para poder 
llevar a cabo la acción que cumpla con el deber. Las circunstancias ambientales 
son lógicas, pues si una persona no se encuentra en el lugar donde puede ayudar 
a alguien que lo necesita, no se le puede exigir el deber de socorro. Las circuns-
tancias de capacidad personales son más complicadas, y dependen de la capacidad 



Bibliografía

316	 RDA-2023 - XXIX

de cada uno. En este sentido la responsabilidad de cumplir con el deber es 
proporcional a la capacidad del individuo: no se le puede exigir al turista que 
salve a los menores de ahogarse si no sabe nadar. 2) La segunda condición es 
la prioridad, y es que «un deber no puede serle impuesto a un agente si el 
cumplimiento de aquél implica que ese agente viole algún otro deber priorita-
rio que pesa sobre él». El autor aquí señala el problema de la determinación 
de la prioridad de los deberes, que por similitud recuerda a los problemas de 
conflictos entre derechos fundamentales, pues en ambos casos la dignidad 
humana es el factor relevante que se pretende proteger, y que tal vez podrían 
resolverse de forma similar recurriendo a la figura de la ponderación. 3) La 
tercera y última condición es la agencia individual de cada persona. En la medi-
da en que somos agentes morales las personas tenemos deberes, sin embargo, 
no se puede exigir el cumplimiento de estos deberes cuando aquello vaya en 
detrimento de nuestra propia vida y aspiraciones. De esta forma se protege la 
libertad de los seres humanos, pero esta condición tiene un límite, y es el de la 
dignidad humana, pues no sería moralmente aceptable una agencia que vaya 
en contra de esta dignidad. 

El capítulo séptimo (El precio de la gracia) se dedica a la cuestión de la com-
pensación y la recompensa por haber cumplido con el deber moral. El autor 
describe la compensación como la intención de «reequilibrar la situación que se 
ha visto alterada, reparando o indemnizando los posibles daños o perjuicios» de 
forma que el cumplir con el deber moral no debe ser ni perjudicial ni beneficio-
so, sino una acción neutral. La recompensa sin embargo lo que busca es «distin-
guir, honrar o gratificar la actitud y la actividad desempeñada» de forma que el 
cumplir con el deber moral acabaría siendo una actividad beneficiosa. Por lo 
general consideramos que recompensar las acciones buenas es correcto, y el 
cumplimiento de deberes morales son acciones buenas en la medida en que 
protegen bienes que la sociedad valora positivamente. Sin embargo, asegurar 
una recompensa, o incluso una compensación, desvirtuaría la acción moral. Si 
lo pensamos desde el punto de vista jurídico, el autor argumenta que el cumpli-
miento del deber llevaría una consecuencia, ya fuese la generación de un dere-
cho en aquél que actúa, o de un deber en la otra parte. Sin embargo, desde el 
punto de vista moral una obligación no genera una respuesta. En una relación 
jurídica —el autor utiliza el ejemplo del contrato— una parte cumple con sus 
obligaciones porque sabe que la otra parte hará lo propio con las suyas, y en caso 
de incumplimiento de una parte la otra se libra de sus obligaciones. En el caso de 
un deber moral —y no habla el autor de relación moral precisamente porque la 
moral no requiere de reciprocidad— el deber es unilateral y no puede exigir una 
compensación, o recompensa, ni debería de esperarse una cuando se va a cum-
plir con el deber. El autor cierra el capítulo, y el libro, con la idea de que poner-
le precio al deber moral corre el riesgo de devaluarlo, con la consecuencia de 
que se pierda la fuerza que debe impulsar a alguien a cumplir con su deber.

A lo largo de la obra se critica que en nuestro tiempo la idea del deber está 
en un segundo plano, siempre detrás de los derechos, y es cierto que en nuestras 



Bibliografía

RDA-2023 - XXIX	 317

sociedades modernas los derechos son el foco principal, y los deberes se consi-
deran poco más que una consecuencia indeseada de los mismos. Pero el trabajo 
de Andrés García Inda nos recuerda el valor que el cumplimiento de los deberes 
tiene, tanto para la sociedad, que ve así cómo se protegen bienes valiosos como 
la vida; como para el propio individuo que se ve realizado como ser moral, libre 
y con dignidad. Este libro, que en la introducción el autor denomina como apun-
tes de trabajo, se ha convertido en una obra de referencia para toda persona que 
quiera profundizar en sus conocimientos sobre la conexión que existe entre la 
ética, la moral y el derecho; y aunque utilice como referencia un relato milena-
rio, su actualidad no podría ser mayor al enfrentarse con la presente crisis del 
deber que se representa, no sólo en el ordenamiento jurídico, sino también en 
el sentir de la sociedad.

Alejandro Magallón Montañés
Universidad de Zaragoza




