
RDA-2022 - XXVIII	 111

PROFESIONALISMO O ACADEMICISMO EN LA FORMACIÓN 
UNIVERSITARIA DEL JURISTA1*

PROFESSIONALISM OR ACADEMICISM IN THE UNIVERSITY 
EDUCATION OF LAWYERS

Óscar Vergara Lacalle 
Profesor Titular de Filosofía del Derecho

Universidade da Coruña

RESUMEN

El Proceso de Bolonia ha pretendido imprimir un giro en la educación supe-
rior que tiene varios ejes. Uno de ellos consiste en convertir al estudiante en el 
protagonista del proceso de aprendizaje, bajo la idea clásica de que la educación 
no es un vaso que hay que llenar, sino una llama que hay que encender. De este 
modo, el esfuerzo educativo se dirige a que los estudiantes adquieran competen-
cias y no tanto a que almacenen conocimientos inertes. En este trabajo se aborda 
el problema de entender esas competencias en un sentido demasiado profesio-
nalizante, como parecen requerir las actuales tendencias institucionales, bajo la 
intuición de que la Universidad pierde algo importante cuando deja de lado su 
vocación esencialmente académica y se deja moldear por las exigencias mutantes 
y apresuradas de los mercados.

Palabras clave: Universidad. Facultad de Derecho. Formación del estudiante. 
Humanidades. Competencias. Proceso de Bolonia

*1	  Agradezco al Profesor Pedro Serna sus valiosas sugerencias y, en general, su orientación en 
el oficio universitario.



Óscar Vergara Lacalle

112	 RDA-2022 - XXVIII

ABSTRACT

The Bologna Process has sought to bring about a shift in higher education 
along different lines. One of them is to empower the student as the agent of 
the learning process, under the classical idea that education is not a vase to be 
filled, but a flame to be lighted. In this way, the educational focus is directed 
towards the acquisition of competences by students rather than towards the 
mere gathering of inert knowledge. This paper addresses the problem of under-
standing these competences in an overly professionalising sense, as current 
institutional trends seem to require, under the intuition that the University miss-
es something important when it leaves aside its essentially academic vocation 
and allows itself to be moulded by the changing and rushing demands of the 
markets.

Key words: University. Faculty of Law. Student training. Humanities. Compe-
tences. Bologna Process

SUMARIO

I. VISIÓN PROFESIONALIZANTE. 1. La perspectiva del Espacio Euro-
peo de Educación Superior. 2. La Universidad del futuro. II. PROBLE-
MAS DEL PLANTEAMIENTO PROFESIONALISTA. 1. Función de la Univer-
sidad. 2. Competencia del profesor universitario. III. LA UNIVERSIDAD 
COMO ACADEMIA. 1. La índole liberal de los estudios universitarios. 
2. Responsabilidad ética del profesor universitario. 3. El papel de las 
humanidades. A. Sentido de las humanidades en la formación universitaria. B. Uti-
lidad de las humanidades. C. Las disciplinas humanísticas en la carrera de Derecho. IV. 
RECAPITULACIÓN. V. BIBLIOGRAFÍA.

Desde 2021, la revista jurídica Eunomía ha propiciado la celebración de una 
serie de seminarios, de los cuales he tenido conocimiento gracias al Profesor José 
Ignacio Solar, cuyo objeto es debatir «sobre la situación de los estudios jurídicos, 
de las profesiones jurídicas y de las previsiones sobre su evolución»1. Las primeras 
cuatro sesiones han sido recogidas en los dos últimos números de la citada revista, 

1	  Las sesiones han sido grabadas, de modo que pueden consultarse en la siguiente dirección: 
https://culturadelalegalidad.net/es/content/juristas-de-mediados-del-siglo-xxi [Consulta 12 de no-
viembre de 2022].

https://culturadelalegalidad.net/es/content/juristas-de-mediados-del-siglo-xxi


Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 113

los correspondientes a los números 22 y 232. Aunque los temas debatidos son varia-
dos, las cuestiones centrales, por lo que se refiere a la formación universitaria del 
jurista, parecen ser las que se corresponden con el «qué», las materias que deben 
incluirse en la carrera de Derecho, y el «cómo», la metodología a emplear en su 
impartición. Ahora bien, como señala M. Atienza, se trata de cuestiones que 
dependen, a su vez, del «para qué», pues, a su juicio, «lo más decisivo es tener una 
idea clara de qué es lo que se pretende obtener en el proceso de enseñanza-
aprendizaje del Derecho»3. Pues bien, a la hora de despejar esta cuestión se plan-
tea el dilema, señalado por L. Martín Rebollo, y que se quiere abordar en estas 
páginas, acerca de «si los estudios universitarios deben orientarse hacia un tipo de 
formación generalista, formación de juristas en sentido amplio, o si, por el contra-
rio, deben tener un componente más directamente profesional»4. Denomino pers-
pectiva «academicista» a la primera, en virtud del sentido originario de lo académi-
co, a que luego me referiré, y perspectiva «profesionalista» a la segunda. Ésta será 
la que se analice en primer lugar (ep. I). Una vez señalados sus inconvenientes 
(ep. II), plantearé la necesidad de orientar los estudios de Derecho desde una 
perspectiva más académica sobre la base de tres fundamentos (ep. III).

I. VISIÓN PROFESIONALIZANTE

Se ha afirmado que las universidades profesionalizantes «están de moda», sobre 
todo en el ámbito de la universidad privada, la cual no solo ofrece formación pro-
fesional, sino la posterior inserción laboral, lo cual, afirma S. Barona, ha motivado 
que las universidades públicas se hayan visto empujadas a multiplicar títulos y 
dobles grados y a crear oficinas de inserción laboral. Como ha escrito Barona, 
«frente a un más lógico doble camino universidad-formación profesional, parecie-
ra que la simbiosis de ambos está alterando la esencia universitaria, asumiendo 
como rol protagónico la segunda sobre la primera»5. Creo que es posible constatar 
esto atendiendo a la evolución que ha seguido el Proceso de Bolonia.

2	  En la sección «Rincón de lecturas. Debatiendo». Vid. https://e-revistas.uc3m.es/index.php/
EUNOM/issue/archive [Consulta 12 de noviembre de 2022]. Mientras que en el número 22 se han 
agrupado las perspectivas elaboradas desde el ámbito universitario, en el número 23 se han recogido 
las aportaciones efectuadas desde el mundo profesional, sin que esto signifique necesariamente que 
los primeros se adhieran a una visión más academizante de los estudios, mientras que los segundos se 
sitúen en una perspectiva más profesionalizante.

3	  Atienza, M., «Cinco ideas para la formación del jurista de mediados del siglo xxi», Eunomía, 
22, 2022, p. 367.

4	  Martín Rebollo, L., «Sobre la formación del jurista del siglo xxi (un retablo más o menos 
utópico con Bolonia como fondo)», Eunomía, 22, 2022, p. 448.

5	  Barona Vilar, S., «Psicoanálisis de la enseñanza del derecho en el siglo xxi. ¿Evolución, 
revolución o caquexia?, Eunomía, 22, 2022, p. 429.

https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/issue/archive
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/issue/archive


Óscar Vergara Lacalle

114	 RDA-2022 - XXVIII

1. La perspectiva del Espacio Europeo de Educación Superior

El Proceso de Bolonia fue concebido originalmente para formar un espacio 
educativo común que facilitara la movilidad y la empleabilidad de los ciudada-
nos6. Una de las claves para ello consistía en poner el foco más en el aprendizaje 
que en la docencia7. En correspondencia, la Ley Orgánica 4/2007, de 12 de abril, 
por la que se modifica la Ley Orgánica 6/2001, de 21 de diciembre de 2001, de 
Universidades, señala en su Exposición de Motivos que el nuevo modelo de ense-
ñanza promueve una formación de calidad que atienda a los retos y desafíos del 
conocimiento y dé respuesta a las necesidades de la sociedad y, en particular, del sistema 
productivo. 

El proceso de Bolonia experimentó un nuevo impulso a través de la Confe-
rencia de Lovaina, de 2009, que insistió en la idea de aprendizaje permanente a 
lo largo de la vida como parte integrante de los sistemas educativos del continen-
te, lo que conlleva la flexibilización de las trayectorias de aprendizaje8. Otra clave 
para el Comunicado de Lovaina, relacionada con la anterior, es la empleabilidad, 
lo que entraña que la educación superior «deberá dotar a los alumnos de las 
necesarias habilidades y competencias y los conocimientos avanzados a lo largo 
de toda su vida profesional»9.

La empleabilidad faculta al individuo para maximizar las oportunidades que 
ofrece el cambiante mundo laboral. Por eso, el Proceso de Bolonia se compro-
mete a que la educación superior responda mejor a las necesidades de los empleado-
res. En efecto, en las últimas décadas, el sistema educativo ha sido objeto de 
enormes presiones para adaptarlo a las necesidades del mundo económico10. La 
política educativa dominante busca su eficacia y para ello debe asimilar la edu-
cación a la producción de capital humano, a fin de aumentar la competitividad 
económica en el marco de un mundo globalizado11. 

6	  Este proceso comienza en 1999 con la famosa Declaración de Bolonia, que inaugura el 
Espacio Europeo de la Enseñanza Superior, de 19 de junio de 1999.

7	  El Proceso de Bolonia se suma a una serie de transformaciones que en este sentido ya se 
habían impulsado sobre todo en algunos países anglófonos, como EE UU, RU, Canadá o Australia. 
Cfr. Fernández Fernández, I; Madinabeitia Ezkurra, A., «La transformación docente de la uni-
versidad a veinte años de Bolonia: balance y claves para un futuro por definir», Profesorado. Revista de 
currículum y formación del profesorado 24/2, 2020, p. 30.

8	  Cfr. El proceso de Bolonia 2020. El Espacio Europeo de Educación Superior en la nueva década, Comuni-
cado de la Conferencia de Ministros europeos responsables de educación superior, Lovaina, 28-29 de abril de 2009, 
párs. 10-12.

9	  Ibid., pár. 13.
10	  Cfr. Solé Blanch, J., «El cambio educativo ante la innovación tecnológica, la pedagogía de las 

competencias y el discurso de la educación emocional», Teri 32/1, 2020, pp. 101-121.
11	  Cfr. Laval, Ch., La escuela no es una empresa. El ataque neoliberal a la enseñanza pública, trad. de 

J. Terré, Paidós, Barcelona, 2004, pp. 167-173. 



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 115

Una noción clave en este ajuste al mercado laboral es la noción de competen-
cia. La formación en competencias que capaciten al alumno para arreglárselas 
en entornos laborales y empresariales competitivos implica un giro copernicano en 
la educación universitaria. En efecto, bajo este punto de vista metodológico, la 
enseñanza ya no puede consistir en una mera transmisión de contenidos, sino en 
la incorporación de una serie de capacidades, lo que hace que el alumno se 
convierta en el protagonista del proceso de aprendizaje, pues las competencias 
son algo que él mismo tiene que cultivar. En correspondencia, al profesor se le 
pide que tutele este proceso y que acompañe al alumno en el proceso de apren-
dizaje del que es protagonista. Coherentemente, el sistema de créditos ECTS no 
se calcula objetivamente en función de las horas de docencia expositiva, sino que 
trata de estimar el esfuerzo en horas de trabajo reales del alumno en el proceso 
de aprendizaje. Se trata de un sistema que mide el trabajo del estudiante de 
modo que se establezcan equivalencias homologables, esto es, a igual trabajo 
igual reconocimiento, con independencia del país.

Se ha señalado que este giro metodológico presuponía dos grandes transforma-
ciones. En primer lugar, puesto que son las universidades las que expiden los 
títulos se hacía necesario asegurar su calidad, esto es, constatar que se cumplían 
unas condiciones asimilables en todas las universidades de la Unión Europea. En 
segundo lugar, era preciso, como se ha dicho, un nuevo diseño de las titulaciones 
basado no tanto en contenidos como en competencias12. En relación con lo prime-
ro se definieron los «Criterios y directrices para el aseguramiento de la calidad en 
el EEES», formulados en 2005 y revisados en 2015 y se crearon diversas instancias 
de control de calidad, lideradas por la European Association for Quality Assurance 
in Higher Education (ENQA), a la que pertenecen 56 agencias, entre ellas la espa-
ñola Agencia Nacional de Evaluación de la Calidad y Acreditación (ANECA), 
creada en 2002, a la que hay que sumar otras 11 agencias autonómicas13.

En cuanto a lo segundo, los temarios de las asignaturas, tradicionalmente 
diseñados de acuerdo con criterios disciplinares, se determinan en función de la 
adquisición de competencias. Ahora no puedo detenerme aquí, pero, en sí mis-
ma, la noción de competencia, entendida como «el conjunto de conocimientos, 
capacidades y habilidades académicamente relevantes, que le confiere el título 
universitario alcanzado», por recoger la definición del RD 822/2021, de 28 de 
septiembre, por el que se establece la organización de las enseñanzas universita-
rias y del procedimiento de aseguramiento de su calidad, en su Exp. de Mot., es 
neutra y, considerada formalmente, valiosa. Al fin y al cabo, como ha señalado L. 
Martín Rebollo, la enseñanza o el aprendizaje «no consisten en almacenar datos 
o memorizar conceptos —aprender no es recordar— sino saber operar con 
ellos. Supone, pues, entender, comprender, analizar, sintetizar, formular juicios, 

12	  Cfr. Fernández Fernández, I.; Madinabeitia Ezkurra, A., art. cit., p. 33.
13	  Cfr. Ibid., pp. 33-34.



Óscar Vergara Lacalle

116	 RDA-2022 - XXVIII

razonar, aplicar»14. Por otra parte, hay que aclarar que no se trata tanto de tener com-
petencias, como de ser competente15. Por eso, una definición interesante de compe-
tencia es la que propone el Marco pedagógico de la Universidad de Deusto, como 
«conjunto de conocimientos, capacidades, habilidades o destrezas adquiridas, que 
da lugar a un buen nivel de desarrollo y actuación»16. Esta apelación al ser por 
encima del tener creo que conecta adecuadamente con la idea clásica de destreza (el 
diestro es quien, por así decirlo, ha connaturalizado su destreza, no quien se limi-
ta a seguir mecánicamente las fases de un método), que es la propia de quien 
domina una técnica17.

En definitiva, creo que es indudable que los alumnos deben adquirir compe-
tencias en el sentido profundo indicado. La cuestión es si esas competencias 
deben tener una orientación más profesional o académica. Parece que el Proceso 
de Bolonia y su trasposición normativa en España ha optado por lo primero. Así, 
el citado Real Decreto 822/2021 confirma en su Exposición de Motivos que todas 
las universidades españolas han completado la adaptación de la estructura cíclica 
conformada por el Grado, el Máster y el Doctorado, «incorporando una forma-
ción más especializada en términos de empleabilidad o de investigación». El RD 
indica que todos estos planteamientos tienen el sentido de permitir que las perso-
nas egresadas puedan entrar con garantías en los mercados laborales y globales. Esta 
nueva alusión a los mercados (más adelante vuelve a mencionar las «demandas de 
unos mercados laborales en reestructuración» y la necesidad de «robustecer las 
capacidades de empleabilidad») patentiza la asunción de la concepción profesio-
nalizante de los estudios superiores. Para moderar esta afirmación se alega que, «al 
mismo tiempo se refuerza la formación de los y las universitarias para ejercer como 
ciudadanos y ciudadanas libres, críticos y comprometidos en nuestras sociedades 
democráticas». Más abajo (ep. III.2) diremos algo sobre esta última cuestión. 

14	  Martín Rebollo, L., art. cit., p. 465. 
15	  Cfr. Tejada, J.; Ruiz, C., «Evaluación de competencias profesionales en Educación Superior: 

Retos e implicaciones», REDU. Revista de Docencia Universitaria 18/1, 2020, pp. 21-22.
16	  Universidad de Deusto, Marco pedagógico UD. Orientaciones generales, Bilbao, Universidad de 

Deusto, 2001, p. 28.
17	  Bajo la concepción aristotélica, la técnica se asemeja hasta cierto punto a la prudencia, en el 

sentido de phrónesis, que consiste en una especie de destreza intelectual basada en las virtudes mora-
les —Aristóteles define la prudencia como la capacidad de deliberar rectamente (τὸ δύνασθαι καλώς 
βουλεύσασθαι)—, a través de la que se determina lo que debe hacerse en cada caso, en vista a lo que 
es bueno en general, y que también constituye una forma de ser. Cfr. Aristóteles, Ética a Nicómaco, 
1140a25-27. Se ha consultado la ed. biligüe del CEPC, trad. de J. Marías, Madrid, s.f.e. A mi juicio 
no es conveniente separar el ejercicio profesional del ámbito de la ética y confinarlo únicamente 
en el ámbito de la técnica. Si hacemos esto, la formación deontológica no vendrá a ser más que un 
añadido o un correctivo externo que se desenvuelve en un plano distinto al del ejercicio profesional, 
que el profesional sin escrúpulos fácilmente puede aislar y cancelar. En cambio, hay que decir que la 
actividad profesional, por regla general, a diferencia de algunos oficios que solamente son técnicos, 
es una actividad híbrida entre la técnica y la prudencia. Por eso habría que tratar de corregir aquellos 
diseños curriculares que no asuman como misión formar una competencia en este sentido. Más abajo 
tratamos de la dimensión ética de los estudios universitarios.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 117

Bajo esta óptica, las competencias constituyen un puente entre la formación 
académica y el mercado de trabajo. Se ha señalado, en efecto, que el giro hacia 
un diseño basado en esta clase de competencias tiene tres ejes18: a) la necesidad 
de explicitar lo que el alumnado debe conseguir en cada una de las asignaturas, 
así como en la titulación en su conjunto; b) la premisa de que el perfil de egreso 
desemboca de alguna manera en el concepto de empleabilidad y mundo del 
trabajo; c) la idea de que para conseguir esto es necesario introducir cambios en 
las metodologías y en los sistemas de evaluación que deben garantizar que el 
aprendizaje sea visible y constatable.

En síntesis, la construcción del EEES es un proceso que entraña la armoniza-
ción y la convergencia de los sistemas universitarios europeos en la formación de 
profesionales para la consecución de un mercado único de capitales, de bienes 
y servicios y de profesionales19.

2. La Universidad del futuro

En 2017, un grupo de expertos en innovación educativa emprendió la tarea 
de reunir las visiones de distintas personalidades de varios ámbitos, no solo aca-
démico, sino también político y empresarial, acerca de la Universidad del futuro. 
El resultado de esta iniciativa se concretó en la publicación de The Future of Uni-
versities Thoughtbook, el cual ha tenido cuatro ediciones20. Dos de sus impulsores, 
T. Davey y V. Galán, han analizado en un artículo las contribuciones de los 150 
expertos consultados y, a partir de ellas, han elaborado una lista de cinco objetivos 
principales para las universidades en 2040; a saber: a) talent-engine; b) life partner; 
c) discovery; d) home base; e) launch-pad21.

a) El primero de ellos, talent-engine, es un desarrollo coherente de la idea de 
competencias. Aunque esta noción ya viene realizándose desde hace más de dos 
décadas tiene sentido que constituya un objetivo para el 2040 porque su imple-
mentación ha sido en buena medida formularia. Implica, como señalan Davey y 
Galán, convertir las clases magistrales «en seminarios, talleres, proyectos y mento-
rías centrados en el alumno, aplicando modalidades híbridas y de aula invertida 
con profesores convertidos en facilitadores y mentores». Implica también la desa-
parición de los exámenes basados en la memoria y su sustitución por «proyectos y 

18	  Cfr. Fernández Fernández, I.; Madinabeitia Ezkurra, A., art. cit., p. 34.
19	  Cfr. Álvarez Rojo, V. et alii, «Perfiles docentes para el Espacio Europeo de Educación Supe-

rior (EEES) en el ámbito universitario español», RELIEVE. Revista Electrónica de Investigación y Evalua-
ción Educativa 15/1, 2009, p. 2.

20	  Ediciones de Europa (2017); Australia (2018); EE UU/Canadá (2019) y edición Universida-
des en tiempos de crisis (2020). Cfr. https://www.uiin.org/2020/03/12/what-is-the-future-of-univer-
sities/ [Consulta: 14 de noviembre de 2022].

21	  Cfr. Davey, T.; Galán, V., «La Universidad en el 2040», Nueva Revista 30 abril 202. Cfr. 
https://www.nuevarevista.net/la-universidad-en-el-2040/ [Consulta: 14 de noviembre de 2022].

https://www.uiin.org/2020/03/12/what-is-the-future-of-universities/
https://www.uiin.org/2020/03/12/what-is-the-future-of-universities/
https://www.nuevarevista.net/la-universidad-en-el-2040/


Óscar Vergara Lacalle

118	 RDA-2022 - XXVIII

desafíos». Se pretende también que muchos contenidos «se gamifiquen» (según la 
terminología pedagógica al uso, esto significa ludificación, esto es, la utilización 
del juego para conseguir los objetivos de aprendizaje), para que el aprendizaje 
«sea más lúdico y apegado a la realidad». Se impulsa asimismo el autoaprendizaje, 
el desarrollo de habilidades transversales o blandas (como por ejemplo la resolu-
ción de problemas complejos, la creatividad, la innovación o el autoaprendizaje). 

A su vez, el currículo es codiseñado por los docentes junto con un «amplio 
grupo de empleadores y representantes de la sociedad civil» (esto con la mira de 
que los graduados se adapten al mercado laboral futuro), entre cuyas propuestas elige 
el alumno las que mejor le parezcan, asistido por un tutor. Estos mismos repre-
sentantes de la industria y la sociedad civil se involucran, a tenor de este objetivo, 
en la misma docencia a través de charlas, ponencias, prácticas o incluso la impar-
tición de asignaturas completas y, a su vez, ofrecen a los alumnos la posibilidad 
de realizar prácticas en sus organizaciones. En correspondencia, afirman estos 
autores, la validación de los conocimientos adquiridos no se ciñe a la expedición 
de un título que certifica lo que saben, sino también «lo que saben hacer con su 
formación». Aunque Davey y Galán hablan no solo de formar buenos profesio-
nales, sino también buenos ciudadanos, por el desarrollo que hacen de esta idea 
da la sensación de que buen ciudadano es el que se integra con éxito en una 
estructura económica y cumple con lo que espera el mercado de él.

b) El segundo «rol» de las universidades del futuro se denomina Life partner y 
en realidad es también otro de los ejes del Plan Bolonia, pue se dirige a la «mejo-
ra de las habilidades de los miembros de la sociedad a lo largo de sus vidas, con 
el fin de que puedan afrontar con éxito los retos de un mundo cambiante». Esto 
es, la misión de la Universidad ya no es solo formar a aquellos estudiantes que 
han terminado la educación secundaria con el fin de prepararlos para sus futu-
ras ocupaciones profesionales, sino ampliar su oferta educativa a adultos que 
buscan mejorar su conocimiento, reforzar sus habilidades actuales o aprender 
otras nuevas que les permitan encontrar o mantenerse en un puesto de trabajo, 
promocionar, cambiar de sector o que simplemente tienen un interés intelectual 
en algún área o tema específico. Esto vale también para jubilados que desean 
seguir formándose en cualquier disciplina. 

Las nuevas pedagogías y la flexibilidad en el aprendizaje «hacen de las uni-
versidades una opción atractiva para individuos en cualquier momento de sus 
vidas». Según este objetivo, desaparece el concepto de graduado o antiguo alum-
no y las universidades adaptan su oferta educativa al estudiante permanente. 
Gracias a las nuevas tecnologías de la información, las universidades se flexibili-
zan para facilitar que los estudiantes «comiencen, dejen y retomen sus estudios 
en cualquier momento, organicen su aprendizaje de diferentes formas […] y 
decidan cuándo completan el trabajo de sus cursos […] y qué módulos del curso 
pueden seleccionar de otros programas […]».

Este objetivo, como he dicho, es otro de los objetivos del Plan Bolonia que, 
igualmente es susceptible de mejora en la medida en que, si no se ha desarrollado 



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 119

convenientemente el diseño curricular de las competencias, difícilmente puede 
realizarse este objetivo, pues depende de que el anterior se verifique. Parece con-
figurarse así una Universidad a la carta en que ésta de algún modo se pone al ser-
vicio del cliente. 

c) El tercer papel de la educación superior, que denominan Discovery, no 
parece aportar nada especialmente nuevo, pues tiene que ver con el desarrollo 
de la investigación, que simplemente se entiende que tiene que ser «visionaria y 
colaborativa». Esto hace referencia, respectivamente, a la necesidad de que la 
universidad no «desaproveche su gran potencial» para contribuir a la sociedad a 
través de su conocimiento, tecnología y capital humano investigador y a la nece-
sidad de que las universidades actúen como «coordinadores de las redes de 
conocimiento». La novedad es una cuestión de matiz, pues se insiste en que esta 
colaboración tiene que abrirse no solo a otros investigadores que trabajen en los 
mismos temas de interés, sino también a la industria, la Administración y otros 
emprendedores y grupos sociales, con el fin de crear gran cantidad de sinergias 
y mejorar exponencialmente los resultados de la investigación y su impacto. 

d) Con el rol Home-Base se convierte a la Universidad del futuro «en un espa-
cio abierto de intercambio para el trabajo colaborativo en la región». Este obje-
tivo sí que constituye una novedad que no figuraba entre los del Plan Bolonia. 
Bajo este principio, la Universidad se convierte en un «lugar de experimentación 
colectiva y de cocreación entre los grupos de interés». En ellas pueden convivir 
estudiantes, startups, empresas y miembros de la comunidad que permitan orien-
tar la investigación a la solución de problemas regionales. La Universidad se ve, 
a tenor de este objetivo, como una parte central en el «ecosistema de innovación 
regional», articulable en un parque científico o tecnológico o bien en un distrito 
de innovación. No es necesario que los lugares de interacción sean físicos. Se 
prevé que en 2040 las universidades estén «libres de la lógica del espacio físico» 
y sean capaces de «conectar a individuos y organizaciones de todo el mundo para 
investigación y educación digitalmente de manera sincrónica o asincrónica, mul-
tiplicando exponencialmente su potencial de impacto».

e) Finalmente, en virtud del papel de Lauch-Pad, la Universidad asume la 
función de lanzar nuevas empresas, apoyando spin-offs de académicos para llevar 
resultados de investigación al mercado, así como start-ups para que estudiantes 
exploten sus ideas innovadoras. Abre además sus puertas para dar apoyo a 
pequeñas y medianas empresas y scale-ups regionales. Este apoyo implica lugares 
físicos y virtuales de emprendimiento e innovación, como centros de innovación, 
maker spaces, fablabs, incubadoras, aceleradoras y espacios de co-working.

Los autores critican la tendencia tradicional de las universidades a constituir 
auténticas torres de marfil que apenas han cambiado a lo largo de los siglos. En 
cuanto a su estructura, el esbozo ofrecido de la Universidad del futuro no entra-
ña una novedad radical, pues en el fondo se articula en torno a la triada tradi-
cional docencia, investigación y transferencia. Y en cuanto a sus concreciones, las 
dos primeras forman parte del giro que ya ha imprimido el Plan Bolonia a la 



Óscar Vergara Lacalle

120	 RDA-2022 - XXVIII

educación superior: formación de competencias y aprendizaje permanente. Y 
por lo que respecta a la investigación, innovación y transferencia, lo que depara 
el futuro es, al parecer, una mayor colaboración con otras instancias sociales, 
políticas y económicas y una mayor proyección de la Universidad. 

En relación a la carrera de Derecho en particular, J. Zornoza ha señalado en 
este sentido que «la colaboración con los distintos grupos de interés preocupa-
dos por la formación de los juristas, sean públicos o privados, es esencial para el 
diseño de unos planes de estudio adecuados para la formación de los juristas 
de las próximas generaciones»22. En efecto, procurar una mayor transferencia de 
conocimiento a la sociedad es una de las maneras más importantes que tiene la 
Universidad de servir a la sociedad. Según L. Polo, los que detentan la cultura 
superior no pueden constituir un grupo cerrado, sino que deben procurar que 
ésta sea participada por los demás. He aquí una de las claves de la formación 
universitaria: la generosidad como deber social.23 Si la Universidad se aísla, opina 
Polo, no hace partícipe a la sociedad de los bienes superiores, se agota en sí 
misma y pierde su justificación y la sociedad experimenta un importante que-
branto. La transferencia o extensión universitaria es una función externa, pero 
no eventual ni subsidiaria. De suyo se produce transferencia a través de los alum-
nos que terminan la carrera, pero esto genera un desnivel entre los que han 
recibido formación universitaria y el resto de la población. Con la transferencia 
universitaria se busca igualar ese desnivel; es, afirma Polo, una función social de 
primera magnitud24.

Ahora bien, en virtud de lo que se va a explicar a lo largo de este trabajo, es 
preciso evitar cuidadosamente que la Universidad asuma una posición servil con 
respecto al mercado, amoldándose flexiblemente a sus requerimientos, que es a 
lo que pareciera que tiende la Universidad del futuro según el planteamiento 
recién descrito. Davey y Galán prevén, en efecto, que el proceso no esté «exento 

22	  Zornoza, J., «La formación del jurista a mediados del siglo xxi. Más preguntas que respues-
tas», Eunomía 22, 2022, p. 478.

23	  Cfr. Polo, L., «La crisis de la Universidad», en Polo, L., Claves de la universidad y del profesor 
universitario, Pamplona, Eunsa, 2018, cit., p. 87.

24	  Cfr. ibid., p. 88. Este desnivel, afirma Polo, se manifesta en la existencia de dos tipos de cultura: 
la cultura superior y la cultura de masas. No es que los excluidos del saber superior carezcan de informa-
ción, que la tienen, y abundante, el problema es que tiende a degradarse por no estar en contacto con 
el saber superior. En este sentido, la desproletarización más importante no es la que ha llevado a cabo la 
extensión del consumo en las últimas décadas, sino la de la cultura superior. Cfr. ibid., p. 90. Es más solo 
esta última permite corregir las disfunciones derivados de la homogeneización del nivel de consumo. 
Otra homogeneización posible proviene de los medios de comunicación. Pero hay otra homogeneiza-
ción social igualmente insidiosa, que es la que produce la prensa y los medios de comunicación que, 
como señalan V. Bellver y P. Talavera, suelen estar en manos de grupos empresariales que tienden a 
crear con el mundo político una trama de intercambios de dinero, poder e influencia mediática. Frente 
a este poder, la Universidad debe convertirse en un espiritual independiente y superior a la prensa. Cfr. 
Cfr. BELLVER, V.; TALAVERA, P., «Ortega y la misión de la cultura en la Universidad. La concepción 
orteguiana del profesor universitario», El Basilisco, 2.ª época, n.º 31, 2001, p. 94.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 121

de resistencia por parte de algunos académicos y gestores», entre los que me 
cuento modestamente, pero consideran que «está más que demostrado que una 
universidad tradicional que no se reinvente va a terminar por ser irrelevante para 
la sociedad actual y futura» y prevén que esa falta de relevancia la haga desapa-
recer, de modo que, concluyen, «si no se arriesga, se arriesga mucho más». 

	 En conexión con el debate al que hacía referencia al comienzo de este 
trabajo, desde el ámbito de los grandes despachos internacionales de abogados 
también parece reclamarse un tipo de profesional que no se limita a conocer y 
aplicar la ley. El tipo de abogado que se busca, en cambio, es uno que sea capaz 
de generar relaciones de confianza con compañeros y clientes, para lo que se le 
requiere una serie de habilidades específicas, como la inteligencia emocional, la 
empatía, la comunicación, la oratoria y la capacidad negociadora, las cuales se 
considera que son claves para avanzar con éxito en la carrera profesional25. Según 
este planteamiento, en especial tras la pandemia recientemente vivida, se pide 
que los profesionales de la abogacía tengan capacidad de liderazgo, desarrollen 
habilidades para adaptarse al cambio, conozcan también los sectores económi-
cos sobre los que asesoran, adquieran inteligencia emocional y sepan manejar las 
herramientas tecnológicas26

Ahora bien, fácilmente se advierte que estas competencias apenas pueden 
adquirirse en la Universidad. De hecho, en el artículo citado se resalta que el 
despacho en que trabaja la autora de éste cuenta con diferentes y muy amplios 
planes de formación disponibles todo el año para los profesionales, con su pro-
pia plataforma de formación27. Podría interpretarse que esta necesidad de asu-
mir la formación de sus profesionales sea debida a que la Universidad no colma 
esta expectativa, pero esto no parece ser el caso, porque en el mismo artículo se 
ha señalado que la base de todo buen jurista es la formación sólida y de calidad28. 
Al fin y al cabo, como se señala desde otro gran despacho internacional de abo-
gados: «Posteriormente, y a lo largo de su vida profesional el jurista no dispondrá 
de tanto tiempo para dedicarlo a profundizar en esas materias, por lo que, cuan-
to más profundice durante sus estudios, mayor será la base y más sólidos sus 
conocimientos de cara a futuro cuando llegue el momento de ponerlos en prác-
tica esas bases sólidamente adquiridas»29. 

25	  Cfr. Menor Sánchez, P., «Reflexiones sobre la formación de los abogados del siglo xxi», 
Eunomía 23, 2022, p. 426. La autora forma parte del equipo de abogados de DLA Piper, que es un 
despacho global con más de 8.000 profesionales en 40 países.

26	  Cfr. ibid., pp. 426-429.
27	  Recibe el nombre de «Academia», como tantas formaciones profesionales en la actualidad: 

DLA Piper Academy, lo que en el fondo no es necesariamente consistente, como se verá abajo, con el 
planteamiento original de la Academia platónica. 

28	  Cfr. Menor Sánchez, P., art. cit., p. 427.
29	  Sáenz Castro, D., «La formación del jurista en el siglo xxi desde la perspectiva del ejercicio 

profesional de la abogacía», Eunomía 23, 2022, p. 435.



Óscar Vergara Lacalle

122	 RDA-2022 - XXVIII

Pues bien, ésta me parece que es la misión de la Universidad, en particular, 
por lo que se refiere a los estudios de Derecho: ofrecer una formación sólida que 
ofrezca a nuestros egresados contar con una base firme desde la que valorar, 
interpretar y hacer frente a unos desafíos sociales, económicos y profesionales en 
continuo cambio.

II. PROBLEMAS DEL PLANTEAMIENTO PROFESIONALISTA

El problema fundamental del planteamiento profesionalista se acaba de 
enunciar. Es verdad que la Universidad debe formar profesionales y desarrollar 
una función de transferencia a la sociedad, pero si hacemos demasiado hincapié 
en su dimensión profesionalizante, si la enganchamos, por así decirlo, a la cade-
na de transmisión de los mercados, siempre dinámicos y en permanente trans-
formación, se introduce en los estudios un régimen de flexibilidad y agitación 
que priva a los futuros profesionales de lo más valioso y específico que puede 
ofrecer la Universidad, como es precisamente una formación sólida y reposada 
(no se quiere decir inmutable), fundamental y fundamentada, que permita 
afrontar o contrastar críticamente los nuevos desafíos que continuamente salen 
al paso del profesional, y más en nuestros días, con el fin de enfocar aquéllos 
desde una posición de libertad, no solo práctica, sino también ética, de tal modo 
que no se convierta en una pieza más del mecanismo, sino que tenga la capaci-
dad de contribuir a configurar la misma realidad sobre la que opera. Quiere 
decirse con ello que la Universidad está esencialmente conectada, a través de la 
verdad, con la libertad30. 

Que la Universidad debe formar profesionales, como decimos, está fuera de 
toda duda, y este objetivo práctico no puede desaparecer del horizonte formati-
vo de los planes de estudio. Es claro que las Facultades de Derecho tienen la 
función de formar juristas, cuyo papel principal consiste en la solución de pro-
blemas jurídicos a través de una actividad argumentativa. Pero formación profe-
sional no equivale a formación profesionalizante, salvo en la Formación Profesio-
nal propiamente dicha, o en las escuelas profesionales o de negocios. Justamente 
por eso, los estudios de Derecho no se imparten en Escuelas universitarias, sino 
en Facultades. 

Voy a señalar aquí dos dificultades del planteamiento profesionalizante para 
la formación universitaria, al menos la dirigida a futuros juristas, si bien estas 
consideraciones tienen un carácter general.

30	  En este sentido, la expresión inversa («la liberad os hará verdaderos») constituye el lema de 
la desvirtuación máxima posible de la idea de Universidad.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 123

1. Función de la Universidad

No hay duda, como decimos, de que la Universidad debe ser útil a la socie-
dad. En este sentido tienen razón quienes, desde el lado profesionalizante, 
señalan que aquélla no puede consistir en una torre de marfil en la que dedi-
carse a especulaciones completamente abstractas y desvinculadas de la realidad 
de la vida social, olvidando que aquélla tiene que formar profesionales. Ahora 
bien, esto no significa que la Universidad constituya un mero instrumento o 
herramienta puramente auxiliar al servicio de dicha formación, porque esta 
subordinación impediría justamente cumplir con este servicio. En efecto, un 
profesional que solo conoce las reglas de su oficio no se puede decir que sea 
propiamente un profesional, sino que será meramente un técnico o artesano, 
sin desmerecer el respeto debido a estas actividades. Es obvio que ambos, pro-
fesional y técnico, merecen igual consideración, pues cada uno cumple con 
una función social, desarrollando un papel valioso en el conjunto de la socie-
dad, pero se trata de contribuciones diversas. Por esta razón, si la Universidad, 
hablando en términos generales, está llamada a formar profesionales y no solo 
técnicos, entonces cuando se dedica a lo segundo no cumple con su función o 
no llena su concepto.

Esto implica que la formación universitaria se ha de definir, no tanto por el 
mercado, sino sobre todo por el concepto de Universidad y lo que caracteriza 
esencialmente a ésta es, como señala Jaspers, la búsqueda científica (metódica) 
de la verdad. En efecto, para Jaspers, el deseo originario de saber es el estímulo 
dominante de la vida de la Universidad para profesores y alumnos, si bien todo 
progreso del conocimiento presupone el trabajo persistente e infatigable que 
consiste, entre otras cosas, en aprender y ejercitarse en la ampliación del saber 
poseído y en el dominio de los métodos31. 

La Universidad es una escuela única en su especie, señala Jaspers. En ella 
no solo se debe enseñar, sino que «el alumno debe tomar parte en la investiga-
ción y adquirir así una formación científica decisiva para su propia vida»32. De 
acuerdo con ello, los alumnos deben ser autónomos, responsables, con un 
espíritu crítico ante sus maestros. Poseen, afirma Jaspers, la libertad de apren-
der. 

Según Jaspers, en la Universidad, profesores y alumnos se reúnen libremente 
«con la única tarea de aprehender la verdad», pues el hecho de que en algún 
lado tenga lugar una búsqueda incondicional de la verdad es, en su opinión, «un 
derecho del hombre en cuanto hombre»33. Y un poco más abajo dice que en la 
Universidad se realiza el deseo originario de saber, que primeramente no posee 

31	  Cfr. Jaspers, K., La idea de universidad, trad. de S. Martín, Eunsa, Pamplona, 2013, p. 72.
32	  Ibid., pp. 17-18.
33	  Ibid., p. 18.



Óscar Vergara Lacalle

124	 RDA-2022 - XXVIII

en sí otra finalidad que la de saber qué es posible conocer y lo que resulta en 
nosotros por medio de ese conocimiento:

«Este deseo de saber se materializa en el ver, en la metódica del pensamiento, 
en la autocrítica como camino hacia la objetividad. Pero también en la experiencia 
de los límites, de la propia ignorancia, así como en todo aquello que el espíritu ha 
de soportar en esta aventura del conocer.»34

Este deseo de saber es uno y está dirigido a la totalidad, si bien puede reali-
zarse siempre solo en lo particular, en el ejercicio de especialidades. Éstas poseen 
vida espiritual en la medida en que forman parte de un todo. En el conjunto de 
las ciencias se va realizando un cosmos hasta la orientación universal del mundo 
y hasta la filosofía y la teología35.

En definitiva, la Universidad es la institución en que las personas se reúnen 
primariamente para tratar de buscar y transmitir la verdad por medio de la cien-
cia, lo que implica, como consecuencia, la enseñanza y la transferencia. L. Polo 
establece una analogía (obviamente limitada) de la Universidad con la empresa. 
En la empresa, afirma Polo, es corriente distinguir dos dimensiones o dos tipos 
de personas: una se llama el staff y otra se llama la línea36. El staff está constituido 
por las personas que pertenecen a la empresa desde el punto de vista de su ges-
tión administrativa, mientras que la línea está conformada por las que intervie-
nen en el logro del resultado característico de la empresa, esto es, su producto. 
En la Universidad, la línea es el profesorado. Así, pues, por necesarias que sean 
otras funciones que hay que cumplir, lo importante es la mejora en los procesos 
productivos37. Una primera consecuencia que extrae Polo de ello es que el pro-
fesorado es la dimensión de la Universidad que tiene que estar más integrada en 
ella. Esto es, el profesor es la persona que más debe hacer suya la Universidad38. 
Ser profesor universitario es un modo de ser y crea carácter, como veremos más 
abajo. Si se desdibuja este carácter, entonces la Universidad languidece39. 

34	  Ibid., p. 19.
35	  Cfr. ibid., pp. 19-20.
36	  Cfr. Polo, L., «El profesor universitario», en POLO, L., Claves de la universidad y del profesor 

universitario, cit. , p. 38.
37	  Cfr. ibid., p. 39.
38	  El universitario a ratos no es un universitario, afirma Polo (cfr. ibidem).
39	  Éste es un peligro cierto en las Universidades en que el elemento de staff es bastante notable, 

particularmente cuando se sitúa por encima de ella Polo se refiere a la burocracia estatal, que puede 
desfigurar con sus crecientes exigencias el papel del profesorado. Otro modo de desvirtuar el papel 
del profesorado consiste en someter la Universidad a los mismos procesos de calidad que siguen las 
empresas, como si lo que la Universidad produjera fuera, como he oído comentar críticamente a P. 
Serna, un producto industrial homologable. El propio Polo advierte que otro factor que puede estro-
pear los centros universitarios es el afán de lucro: «La universidad es una empresa, pero su producto, 
su objetivo, no es precisamente el enriquecimiento» (ibid., p. 40). El universitario, añade, se caracte-
riza por haber elegido el saber sobre el dinero.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 125

Polo concreta, a continuación, el tipo de producto que la Universidad aporta 
a la sociedad en general: el saber superior40. La Universidad no es, por tanto, un 
tercer nivel de enseñanza ni tiene que ver con la acumulación del saber a lo 
largo de la historia. Es la investigación lo que hace superior al tipo de enseñanza 
que ofrece la Universidad. Consecuentemente, un profesor universitario tiene 
que publicar, pero no por razones pragmáticas —los dictados egoístas del publish 
or perish, a que me refiero más abajo—, sino en función de la dinámica misma 
del oficio universitario, lo cual pone de manifiesto que solo hay que publicar 
cuando hay algo que decir, cuando se ha producido un avance del tipo que sea 
en el conocimiento (aunque solo sea la elaboración de un status quaestionis). Cono-
cer el fin de la Universidad nos da el contenido de su actividad y también sus 
límites. 

Es cierto que el cultivo del saber es característico, sobre todo, de la cultura de 
Occidente. Pero justamente por eso, a juicio de Polo, «el saber superior está 
inexorablemente abierto al futuro, es decir, tiene que ser incrementado»41. Por 
eso habla de él como «producto», no como «depósito», pues el profesor univer-
sitario no se limita a administrar un saber previo, a impartirlo, sino también a 
generarlo. Si no fuera así, la Universidad perdería su sentido y el profesor uni-
versitario podría ser un buen profesor, pero no sería universitario. Lo primero 
que hay que hacer con el saber superior es incrementarlo, solo en segundo lugar 
extenderlo, afirma Polo42. Y más adelante dice que el alumno debe notar, si se 
trata de una auténtica Universidad, que lo que ahí se enseña «se enseña de un 
modo, con unos conocimientos y con una profundidad desconocida hasta ahora 
para él»43.

Por eso, el mejor docente no es el que mejores métodos pedagógicos emplea 
—con ser, por supuesto, importantes44—, sino el que está profesional, e incluso 
personalmente, comprometido con el avance del conocimiento, porque solo él, 
afirma K. Jaspers, «brinda el contacto con el propio proceso del conocimiento y, 
a través de éste, con el espíritu de las ciencias en vez de con muertos resultados 
fáciles de aprender». Y añade a continuación: 

40	  Cfr. ibid., p. 41. Más adelante define «saber superior» como «la adquisición de conocimientos 
en la situación más alta que la humanidad ha adquirido en un momento histórico» (p. 44).

41	  Ibid., p. 41.
42	  Cfr. Polo, L., «El profesor universitario», cit., p. 42.
43	  Ibid., p. 45. Todos los años, añade, hay que incorporar algo nuevo a las clases, aquello que 

uno ha aprendido. El profesor universitario que cae en la rutina hace un daño a la sociedad (p. 46).
44	  Se puede convenir con M.A. Zabalza cuando afirma que no basta la mera práctica para dar 

las clases y así como sería inconcebible que cualquier profesional estuviera desconectado de la lex ar-
tis, el profesor debe mantenerse actualizado en metodologías docentes, intentando mejorar la trans-
misión de conocimientos, puesto que la identidad del profesor es doble: es docente y es investigador 
y ambas facetas presentan metodologías diferentes. Cfr. Zabalza, M.A., «Ser profesor universitario 
hoy», La cuestión universitaria 5, 2009, pp. 68-80



Óscar Vergara Lacalle

126	 RDA-2022 - XXVIII

«Solo él es ciencia viva misma, y es en el trato con él que la ciencia puede ser 
vista como es originariamente. Él despierta impulsos similares en los alumnos. Él 
lleva a la fuente de la ciencia. Solo quien investiga personalmente puede enseñar 
esencialmente. Otro solo dicta lo fijo didácticamente ordenado. Pero la universi-
dad no es un colegio, sino una escuela superior.»45

Afirma Polo que dependen de la investigación todas las demás funciones de 
la Universidad. Si ésta falta, la Universidad se esclerotiza, la transmisión del saber 
pierde los horizontes y actualidad y fácilmente desciende a la repetición retórica 
o dogmática de datos no asimilados. Si no se investiga la extensión universitaria 
pierde también gran parte de su sentido, porque la sociedad no percibe su nece-
sidad46. 

Ahora bien, como se ha indicado arriba, la investigación se debe hacer con 
medida. En otro caso se corre el riesgo de caer en el vicio opuesto, que es instru-
mentalizar a los estudiantes, lo que sucede, sin ir más lejos, cuando el profesor 
se vuelca completamente en la investigación, descuidando la preparación (o 
incluso, en algunos casos, la impartición) de su docencia o no haciéndolo con la 
calidad debida. Es cierto que la investigación enriquece, directa o indirectamen-
te, el contenido de las clases, de modo que el conflicto se atenúa en buena medi-
da, pero también es verdad que la docencia entraña una correcta metodología, 
como se acaba de señalar, una adecuada organización de la docencia, el cumpli-
miento de unos horarios, la atención a los alumnos, etc., todo lo cual puede 
pasar a un segundo plano bajo el imperativo del publish or perish, imperativo cada 
vez más acuciante en virtud de las exigencias planteadas por las agencias de acre-
ditación, planteándose un escenario disfuncional en que, como se ha afirmado, 
«la excelencia investigadora puede ser a expensas o estar desconectado de la 
calidad docente»47.

Pero tal imperativo no solo tiende a acabar con la calidad de la docencia, sino 
que, paradójicamente, puede acabar también con la calidad de la investigación 
misma, pues, ante un panorama de proliferación investigadora, la forma de eva-
luar la producción científica se basa en criterios meramente fenoménicos, como 
el número de contribuciones, la calidad de la revista o el número de citas o de 

45	  Jaspers, K., ob. cit., p. 78.
46	  Cfr. Polo, L., «La crisis de la Universidad», cit., p. 68. Separar la investigación de la Univer-

sidad es desaconsejable para Polo por cuatro razones: a) Porque en tal caso la investigación es media-
tizada por alguna instancia social a la que se subordine (por ejemplo, la industria). b) Porque, en tal 
caso, la Universidad se empobrece y queda reducida a una actividad docente, simple continuación 
del bachillerato, que ni siquiera puede cumplirse con decoro. c) Porque el estatuto social del investi-
gador separado de la Universidad es un problema insoluble. La investigación por sí sola no determina 
un acabado perfil profesional no social. d) Porque separar el porcentaje de talentos superiores dedi-
cados a la Universidad del que acapara la investigación es introducir una dualidad antifuncional.

47	  Goyanes, M.; Rodríguez Gómez, E.f., «¿Por qué publicamos? Prevalencia, motivaciones y 
consecuencias de publicar o perecer», El profesional de la información 27/3, 2018, p. 556.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 127

recensiones, lo que fomenta la picaresca y tiende a que la cantidad de lo produ-
cido o su apariencia externa prevalezca sobre la calidad, con lo que se resiente 
el ethos de la ciencia48. R. Schekman, premio Nobel de Medicina protestaba en 
2013 contra el sistema de publicaciones en el mundo de la investigación, ponien-
do de manifiesto que, habida cuenta de la mencionada aspiración al reconoci-
miento y a la promoción profesional, los trabajos que las revistas de prestigio 
tienden a publicar no son siempre los más serios, sino los más llamativos, pues 
este tipo de contribuciones tiene el efecto de aumentar las suscripciones a las 
revistas49. De un modo similar, en los campos de las ciencias sociales y las huma-
nidades hay una inmensa producción que es fruto simplemente de una dura 
competencia interna por cargos y ascensos dentro del ámbito académico. Así se 
ha afirmado que la «publicacionitis» es el fruto paradójico de la inoperancia del 
sistema meritocrático que premia la abundancia sobre la excelencia50.

Por lo tanto, no es el legítimo deseo de avanzar en el conocimiento, que es en 
lo que consiste el saber superior, sino otra serie de factores —como beneficios 
retributivos, la obtención de una plaza o la promoción laboral, la reputación pro-
pia y ajena o incluso reducir la carga docente— los que rompen el equilibrio entre 
investigación y formación, de modo que lo que se publica es muchas veces prácti-
camente irrelevante, salvo para un público hiperespecializado, y sin utilidad prác-
tica51. Se ha señalado acertadamente que antes de publicar deberíamos preguntar-
nos si tenemos algo que decir, si estamos en condiciones de aclarar efectivamente 
alguna cuestión, aportar una idea relevante, perfilar un concepto o aportar nuevos 
datos empíricos que resulten significativos en relación con el estado de conoci-
miento previo. Quizás, afirma M. Alvesson, se necesiten más lectores y menos 
escritores, más vocación de servicio y menos «auotorreferencialidad narcisista» en 
la Universidad contemporánea52, o aquello a lo que Á. d’Ors se refería como «acri-
bia», que viene a ser una especie de contención a la hora de aumentar la produc-
ción científica con escritos que no constituyan una auténtica aportación al conoci-
miento. El problema no está, por tanto, en que la Universidad aspire de forma 
primordial a la producción del saber superior, sino en la desvirtuación interesada 
de éste, convirtiendo a aquélla en lo que se ha denominado un «invernadero de 
“estupidez funcional»53, por el que la publicación deja de ser un medio para con-
tribuir al progreso del conocimiento y se convierte en un fin en sí mismo. 

48	  Cfr. ibid., p. 550.
49	  Cfr. Shekman, R., «How journals like ‘Nature’, ‘Science’ y ‘Cell’ are damaging science», The 

Guardian, 9 de diciembre de 2013. Fue recogido en la edición de 12 de diciembre de 2013 de El País.
50	  Cfr. Perceval, J.m.; Fornieles Alcaraz, J., «Confucio contra Sócrates: la perversa relación 

entre la investigación y la acreditación», Anàlisi 36, 2008, pp. 215-216.
51	  Cfr. Alvesson, M., «Do we have something to say? From re-search to roi-search and back 

again», Organization 20/1, 2012, p. 81.
52	  Cfr. ibid., pp. 87-88.
53	  Cfr. ibid., p. 89. 



Óscar Vergara Lacalle

128	 RDA-2022 - XXVIII

Por una razón análoga se debería evitar caer en el error contrario, privando 
al profesor de su dimensión investigadora, poniéndolo al servicio de las deman-
das fluctuantes del mercado, pues en ninguno de los casos cumplirá con su 
función específica ni será útil como tal profesor universitario a la sociedad. Al fin 
y al cabo, como señala Jaspers, no ha dejado de ser cierto que el mejor docente 
es el mejor investigador. Puede que no sea muy hábil didácticamente, pero solo 
él es ciencia viva capaz de despertar impulsos similares en los alumnos. La docen-
cia, afirma Jaspers, necesita a la investigación para su sustancia54. La Universidad 
no es una enseñanza de tercer nivel, tras la primaria y la secundaria, sino una 
«escuela superior». A juicio de Jaspers, la mejor preparación no es el aprendiza-
je de un saber acabado, sino la enseñanza y el desarrollo de órganos para el 
pensar científico (por científico, Jaspers entiende metódico y riguroso, no hay 
por qué reducirlo a las ciencias duras). Para la preparación profesional, en gene-
ral la Universidad solo puede proporcionar la base, porque la capacitación pro-
piamente dicha se logra a través de la praxis55. 

2. Competencia del profesor universitario

El no estar sometido a los dictados del mercado es fundamental para el 
profesor universitario, porque contribuye a liberarle de ataduras que le impi-
den ocuparse en avanzar en el conocimiento y pensar la materia que tiene enco-
mendada hasta el fondo. Por lo tanto, su competencia primordial en relación 
con la formación de los estudiantes consiste no tanto en enseñarles a aplicar 
unos conocimientos (por ejemplo, la aplicación de las normas jurídicas), 
como en hacer que los alumnos reflexionen, a su vez, sobre ellos56. Con esto 
no abdica culpablemente de la formación debida a los estudiantes, porque, 
como señala L. Martín Rebollo, la preparación o aprendizaje profesional «ni 
se enseña ni se aprende; se adquiere»57. Y es por ello que, como se ha señalado 
arriba, los grandes despachos dedican un notable esfuerzo a la formación prác-
tica de sus profesionales. Esperar que ésta sea proporcionada por la Universi-
dad es completamente vano, puesto que los profesores no pueden dar lo que 
no tienen, y es claro que éstos no tienen, salvo en el caso de los profesores 

54	  Cfr. Jaspers, K., ob. cit., p. 78.
55	  Cfr. ibid., p. 79.
56	  Un jurista técnicamente preparado sabrá (o no) aplicar la ley, pero solo un jurista bien 

formado sabrá poner la ley y el caso en un contexto más amplio de sentido.
57	  Martín Rebollo, L., art. cit., p. 451. Y más adelante escribe: «Todo ese complejo y nada 

fácil aprendizaje supone una tarea cultural que no excluye ni hurta la visión última de la práctica, a 
la que está destinado el Derecho. Una formación, pues, con un objetivo final práctico, pero que no 
tiene como finalidad primera enseñar a practicar desde una perspectiva directamente utilitaria o pro-
fesional. El derecho es una idea práctica, sí, pero su enseñanza no debe confundirse con la idea del 
practicismo inmediato, que, por lo demás, no se enseña, sino que, como he repetido ya varias veces, 
se aprende con el tiempo y la propia experiencia» (p. 453).



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 129

asociados, que es una figura complementaria, experiencia profesional real, direc-
ta y efectiva.

El profesionalismo es una tendencia que se instala en la Universidad desde 
las primeras décadas del s. xx y a la que se enfrenta con una gran lucidez a 
mediados de dicho siglo R.M. Hutchins, rector de la Universidad de Chicago 
de 1929 a 1951. En efecto, Hutchins trató de recuperar la idea de educación 
superior en el sentido de que la Universidad no se limitara a ofrecer una pre-
paración meramente práctica, sino que, ante todo, debía enseñar a pensar a sus 
alumnos, para lo cual articuló el programa The Great Conversation, en el que un 
grupo reducido de estudiantes se comprometía a leer cada semana una obra 
de los clásicos universales del conocimiento58. Como no podía ser de otra 
manera, Hutchins se tuvo que enfrentar con las ideas imperantes en la época, 
imbuidas de pragmatismo y relativismo59. Siguiendo la estela de Tomás Moro 
en su famoso libro Utopía (donde describe con audacia, inteligencia y humor 
cómo debería ser una república ideal en un lugar inexistente), Hutchins escri-
bió en 1953, recién abandonadas sus responsabilidades universitarias, La Uni-
versidad de Utopía, en que describe cómo sería a su juicio la Universidad de la 
República ideal de Utopía. Para llevar a cabo su propósito, Hutchins analiza 
cuatro enfoques que adulteran la formación universitaria, a saber: la industria-
lización, la especialización, la falta de una filosofía educativa y el conformismo 
socio-político.

a) En cuanto al primero de ellos, la industrialización, Hutchins critica la idea 
de que la finalidad primordial de la vida y, por ende, de la educación sea el desa-
rrollo del poder industrial60. En su opinión, la finalidad del sistema educativo no 
es proveer de obreros a la industria o enseñar a los jóvenes a ganarse la vida, sino 
formar ciudadanos responsables61. Opina también que el creciente nivel de bien-
estar generado por la industrialización, que ha contribuido a un aumento pro-
porcional del tiempo libre, no ha sido seguido por una educación que proponga 
métodos para aprovecharlo en forma útil. Solo, afirma, una educación «concebi-
da como crecimiento moral, intelectual, estético y espiritual puede realizar esos 
objetivos»62. El arte y el pensamiento constituyen las actividades más elevadas del 
hombre. Son, afirma Hutchins, las finalidades de la vida, y la sociedad debe orga-
nizarse de tal modo que las promueva en primer término. Una civilización que 
no valore ni el arte ni el pensamiento no es una civilización, opina, sino un 
rebaño. Ciertamente, el poderío industrial, la fuerza militar, la prolongación de 

58	  Cfr. Díez de Rivera, I., «La Universidad de Utopía», Nueva Revista 165, 2018, pp. 90-91.
59	  Cfr. Hutchins, R.M., «Los fines de la educación», trad. de J. Aranguren, Nueva Revista 166, 

2019, p. 166.
60	  Cfr. Hutchins, R.M., La Universidad de la Utopía, trad. de N. Rosenblatt, Buenos Aires, Eude-

ba, 1961.p. 9.
61	  Cfr. ibid., p. 10.
62	  Ibid., p. 12.



Óscar Vergara Lacalle

130	 RDA-2022 - XXVIII

la vida o un mayor número de artefactos, todo eso está muy bien y puede ser 
beneficioso, siempre que se sepa qué hacer con todo ello63. 

b) La especialización, reconoce Hutchins, es excelente para el progreso de la cien-
cia, pero representa algunas desventajas para la educación, puesto que la finali-
dad de ésta no es conocer cada vez más detalles acerca del mundo, sino «com-
prender el mundo, y comprendernos a nosotros mismos en él»64. Por tanto, si, 
en virtud del método científico, dividimos el mundo, en algún momento tene-
mos que volver a unirlo con el fin de tratar de comprenderlo. Pero esta tarea no 
puede ser abordada por los modernos científicos experimentales, puesto que, 
debido a la extrema especialización, no pueden entenderse entre sí. 

De los nuevos descubrimientos surgen muchas nuevas ocupaciones y las univer-
sidades han caído en el error de multiplicar en correspondencia su oferta educa-
tiva, asumiendo la formación para ocupaciones que, a medida que avance el 
maquinismo, dejarán de existir. Afirma Hutchins haber visto en Berkeley un doc-
tor en Filosofía especializado en Educación de Conductores. El problema es que a 
las universidades les interesa ampliar su oferta, puesto que eso significa aumentar 
la matrícula, y los oficios y las profesiones fomentan esta situación con el fin de 
limitar la competencia e incrementar su prestigio65. Si, afirma Hutchins, investigar 
o estudiar no implican pensar, como ocurre con buena parte de lo que se investiga 
y se enseña en las universidades, entonces no deberían formar parte de éstas. A su 
juicio, el criterio para la inclusión de materias en la Universidad no puede ser la 
utilidad o la inutilidad inmediata, sino el contenido intelectual que tengan.

Como señala Hutchins, debido a las exigencias de la vida activa, es difícil 
dominar el contenido intelectual de una profesión mientras se la ejerce. A su 
vez, las universidades no están suficientemente adaptadas para enseñar las triqui-
ñuelas de los oficios (ni es prudente que lo intenten). Por eso, lo más razonable 
es dividir la responsabilidad entre la Universidad y la ocupación, dejando el 
contenido intelectual, si lo hay, a cargo de la primera, y permitir que la segunda 
se encargue de familiarizar a sus propios neófitos con las operaciones técnicas 
que deban aprender66. Para Hutchins, la finalidad del College es que todo el mun-
do reciba una educación liberal67 (con «liberal» no se refiere a un sentido polí-
tico o moral, sino a un sentido intelectual, al que se hará referencia más abajo).

c) El problema de la diversidad filosófica implica que los hombres sean incapa-
ces de pensar juntos, porque sus principios o sus premisas subyacentes, tácitas o 
manifiestas, sean tan distintas que la conversación, en caso de intentarla, siga 

63	  Cfr. ibid., pp. 16-17.
64	  Ibid., p. 20. Esto conecta con la distinción entre preparación y formación a que nos referimos 

más abajo.
65	  Cfr. ibid., p. 24.
66	  Cfr. ibid., pp. 27-28.
67	  Cfr. ibid., p. 30.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 131

líneas paralelas68. A juicio de Hutchins es preciso desarrollar una filosofía de la 
educación que no consista, por un lado, ni en una especie de laissez faire al estilo 
de la libre empresa, ni, por otro, en una uniformización que impida las diferen-
cias filosóficas. La clave para articular este equilibrio está en la asunción de que 
«la educación es una conversación que apunta a la verdad»69. 

En efecto, el sistema educativo es un paradigma de la conversación. En con-
secuencia, casi toda la enseñanza que se imparte en Utopía (el mencionado país 
ideal) se imparte a través de la discusión. En lugar de dedicarse a recopilar datos 
(investigación carente de pensamiento) o preparar técnicamente profesionales, 
las universidades de Utopía se rodean de organizaciones que se dedican a estos 
cometidos y, sin que nadie confunda su papel, se dedican a discutir e intercam-
biar conocimientos. En definitiva, para Hutchins es posible elaborar una filosofía 
educativa a pesar de la diversidad filosófica, la cual no es vista como algo negati-
vo, sino como algo positivo. 

El único límite de esta tolerancia filosófica está en que no se admiten como 
profesores en Utopía aquellos que no estén dispuestos a discutir sus propios 
puntos de vista hasta la última posibilidad. Esto es lo fundamental, no la fuente 
o el carácter de la filosofía del que participa en una discusión70. Se admite, por 
supuesto, el método científico en la Universidad de Utopía, pero consciente-
mente de sus límites, sabiendo que hay otras muchas cosas que solo se llegan a 
saber por el método dialéctico71.

d) Por último, considera Hutchins el conformismo social y político. Señala cómo 
en la Edad Media, las universidades eran corporaciones que no eran responsa-
bles ante nadie, en el sentido de que no debían rendir cuentas de sus actos ante 
ninguna autoridad. Reclamaban independencia de todo control secular y reli-
gioso, de modo que, si una autoridad política o religiosa intentaba controlarlas, 
simplemente se mudaban a otra parte72. En cambio, para los norteamericanos, 
nota Hutchins, las universidades son negocios equiparables a los demás elemen-
tos de su civilización comercial. Esto, opina, genera un serio problema en cuan-
to a su independencia. Es el caso, pone como ejemplo, del presidente Thomas 
Jefferson, cuando prescribió los libros en que debían basarse los contenidos 
docentes de la Universidad de Virginia, además de su interpretación (en un 
sentido republicano). 

Hoy en día, éste es el caso de la presión para que las Universidades no se 
salgan de los caminos de lo políticamente correcto, en un esfuerzo irreflexivo de 

68	  Cfr. ibid., p. 33.
69	  Ibid., p. 34.
70	  Cfr. ibid., p. 41.
71	  Cfr. ibid., p. 43.
72	  Cfr. ibid., p. 44.



Óscar Vergara Lacalle

132	 RDA-2022 - XXVIII

adaptación a la sociedad. Esta función de adaptación es propia, a juicio de Hut-
chins, de un sistema de custodia de jóvenes, que, en efecto, debe inculcar en 
ellos formas de adaptarse al medio y a las costumbres de la sociedad, pero no de 
la Universidad, cuya vocación es la de pensar independientemente: «La libertad 
académica significa que la independencia del pensamiento que se elabora en 
una universidad es tan importante para la sociedad, que los empleadores no pue-
den restringir o castigar a un hombre porque sustente opiniones que no concuer-
den con las propias»73.

Esto no significa que la Universidad esté primariamente para sostener opi-
niones impopulares y para impedir el conformismo social y político. Lo que 
Hutchins quiere decir es que una Universidad donde no se oigan opiniones 
impopulares o que se mimetice totalmente con el medio social y político presen-
ta signos preocupantes (que pueden desmentirse) de que no está cumpliendo su 
función. Una Universidad que no sea polemista, en su opinión no es una Univer-
sidad. Por último, una sociedad basada en la uniformidad y no en la discusión 
constante camina hacia el totalitarismo y la muerte. Ese tipo de sociedad estará 
unida, pero no será fuerte74. El verdadero crimen académico es, a su juicio, el 
adoctrinamiento75. Como dijo F. Tomás y Valiente en su discurso de investidura 
como doctor honoris causa por la Universidad de Salamanca, «la Universidad es y 
debe seguir siendo muy tradicional, profundamente sospechosa y algo inútil»76. 
Más abajo (ep. III.2) volveré sobre el tema de la libertad de expresión y sobre la 
inutilidad de las humanidades se tratará al final (ep. III.3.B).

La cuestión de la independencia también se plantea con respecto al mercado, 
en relación con el cual podría hablarse de conformismo financiero. Quizás algu-
nas universidades privadas tengan aquí su talón de Aquiles, pues tienen el riesgo 
(no la necesidad obviamente: hay universidades privadas muy serias) de conver-
tirse en simples marcas que ofrecen sus servicios al consumidor o al cliente, que 
es el alumno, a quien necesitan tener contento. Este problema lo ha planteado 
con gran oportunidad el antiguo decano del Harvard College, Harry R. Lewis, 
en su libro Excellence Without a Soul (2006)77, en que realiza una autocrítica sin 
contemplaciones de la Universidad de Harvard, la cual, según Lewis, enseña, en 
efecto, a sus estudiantes, pero no les hace sabios. Sobre esto también volveré más 
abajo (ep. III.2).

73	  Ibid., p. 44.
74	  Cfr. ibid., p. 52.
75	  Cfr. ibid., p. 54.
76	  Faramiñán, J.M. de, «Against Bolonia», Revista de Estudios Jurídicos n.º 10, 2010 (Segunda 

Época), p. 10.
77	  Lewis, H.R., Excellence Without Soul. Does Liberal Education Have a Future?, Public Affairs, Nue-

va York, 2007.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 133

III. LA UNIVERSIDAD COMO ACADEMIA

En realidad, el nombre de «Academia», que los griegos del s. iv a. C. dieron 
a la Escuela de Platón se debió, como recuerda J. Pieper, a una pura casualidad, a 
una mera coincidencia exterior, la vecindad puramente espacial de la Escuela de 
Platón con un bosquecillo dedicado al héroe ateniense Academos78. Ahora bien, 
la escuela platónica de Atenas fue una escuela filosófica, de modo que tratar una 
ciencia académicamente significa considerarla de modo filosófico, en el sentido 
que tratará de explicarse más abajo, y no de un modo profesionalizante.

En el debate a que nos hemos referido al comienzo de este trabajo nadie abo-
ga, hasta donde he podido ver, por un planteamiento abiertamente profesionalista 
de la Universidad, que reduzca ésta a una especie de oficialía de nivel superior 
(superior, en la medida en que una concepción de este estilo fuera compatible con 
la investigación), si bien no cabe sacar conclusiones demasiado amplias de esta 
comprobación, toda vez que el debate no gira en torno a esta cuestión, sino que 
tiene por objeto en general «la formación del jurista del siglo xxi». 

M. Atienza no acepta la idea de que el Derecho y la cultura jurídica se limiten 
a seguir obedientemente los dictados del mercado79. Partiendo del famoso ensa-
yo de Ortega y Gasset sobre la Misión de la Universidad, considera que ésta cumple 
tres funciones: transmisión de la cultura; enseñanza de las profesiones (intelec-
tuales), e investigación científica y educación de nuevos hombres de ciencia, de 
modo que la formación de un jurista exigiría prestar atención a las tres dimen-
siones, combinándolas de manera adecuada, sin privilegiar ninguna de ellas80. 
Considera Atienza adicionalmente que el primer ciclo o ciclo básico de forma-
ción jurídica debería ser largo y no especializado, por lo que sería indispensable 
contemplar el Derecho en el contexto del conjunto de la cultura de una época, 
de modo que también cupiera la posibilidad de que los asistentes no fueran 
únicamente los futuros juristas profesionales, sino también estudiantes que qui-
sieran adquirir una cierta cultura jurídica81.

En cambio, L. Díez Picazo, que tampoco acepta un planteamiento profesio-
nalizante, opta por un currículo más específicamente jurídico, afirmando que el 
grado «debería ceñirse a los conceptos e instituciones fundamentales de algunas 
materias»82, entre las que incluye el Derecho privado, el Derecho público, el 
Derecho penal, el Derecho procesal y los rudimentos del Derecho internacional 

78	  Cfr. Pieper, J., «Lo académico, el funcionario y el sofista», en Pieper, J., El ocio y la vida inte-
lectual, Rialp, Madrid, 1983, p. 173.

79	  Cfr. Atienza, M., art. cit., p. 366.
80	  Cfr. ibid., p. 371.
81	  Cfr. ibid., p. 373.
82	  Díez Picazo, L., «Sobre la enseñanza del Derecho en España. Un alegato», Eunomía 22 

(2022), p. 472.



Óscar Vergara Lacalle

134	 RDA-2022 - XXVIII

y de la Unión Europea, con lo que quedarían bastantes disciplinas fuera del plan 
de estudios (entre otras, según parece, la Filosofía del Derecho, que Atienza 
valora, en cambio, como una parte esencial de la formación del jurista). Su idea 
es que el grado en Derecho debería proporcionar a los alumnos un conocimien-
to sólido de las líneas maestras del ordenamiento jurídico, puesto que se trataría 
«no de saber mucho, sino de saber bien»83. Todo lo demás, añade a continua-
ción, debería ser dejado para la formación jurídica de máster, o incluso para su 
aprendizaje en la práctica profesional, y, aclara al final, «la formación del jurista 
no tiene lugar solo en la Universidad. Igualmente importantes son los sistemas 
de ingreso en las distintas profesiones jurídicas, así como los mecanismos de 
socialización en las mismas»84.

Finalmente, L. Martín Rebollo considera que los estudios universitarios de Dere-
cho no están de suyo pensados para generar de manera directa e inmediata 
profesionales del Derecho. En primer lugar, porque son muchas las salidas pro-
fesionales que habilitan los estudios de Derecho y, en segundo lugar, porque la 
mayoría de esas salidas exigen conocimientos especializados que proporcionan 
luego Centros y Escuelas oficiales una vez superadas las pruebas de ingreso. La 
formación que se debe proporcionar a los alumnos en la carrera, por tanto, tie-
nen que ser los de una formación básica y generalista, de modo que sea en el 
ámbito de la orientación profesional posterior donde se adquieran las habilida-
des específicas correspondientes (su espacio lógico son los postgrados). En defi-
nitiva, la formación jurídica debe estar dirigida a una formación integral que 
permita al estudiante construir un sistema de pensamiento y de razonamiento a 
partir de la aprehensión de algunos postulados conceptuales y del correspon-
diente contexto normativo85.

A mi juicio, este planteamiento es el adecuado, de modo que voy a dedicar el 
resto del trabajo a justificarlo sobre la base de tres razones: a) la índole liberal 
de los estudios universitarios; b) la índole ética del oficio universitario; c) la índo-
le formativa de las humanidades.

1. La índole liberal de los estudios universitarios

En un primer momento, las principales Facultades de la tradición universita-
ria (Teología, Jurisprudencia y Medicina) nacen, como expone d’Ors, con una 
finalidad utilitaria, puesto que se dirigen a formar clérigos, juristas y médicos86. 

83	  Ibidem.
84	  Ibid., p. 475.
85	  Cfr. Martín RebollO, L., art. cit., p. 448.
86	  Cfr. d’Ors, Á., «Cómo nacen las universidades», en d’Ors, Nuevos papeles del oficio universi-

tario, Rialp, Madrid, 1980, p. 47. La primera nació en el claustro de la catedral de Notre Dame; la 
segunda se fue formando en torno a un hospital, y la tercera surgió en un aula civil, probablemente 
municipal (p. 48).



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 135

La Facultad de Filosofía surge de manera sobrevenida y en un primer momento 
se reducía a las materias que componían las artes liberales: el trivium y el quadri-
vium, que constituían la formación básica del universitario, algo así como un 
bachillerato. Posteriormente, gracias al impulso y al desarrollo que los domini-
cos dieron a los estudios filosóficos se desarrolló una Facultad de Filosofía de 
nivel superior87. A pesar de eso, conviene tener claro que los estudios universita-
rios, si no han de consistir en la formación de meros técnicos, sino de auténticos 
profesionales, son, como se ha anticipado al comienzo de este epígrafe, esencial-
mente filosóficos. 

En efecto, si como ha sostenido J. Pieper, filosofar consiste en «reflexionar 
sobre la totalidad de lo que nos aparece, con vistas a su última razón y significado»88, 
entonces los estudios universitarios, sin dejar de ser estudios profesionales, ten-
drán que ser al mismo tiempo filosóficos y no meramente profesionalizantes.

Hay una aparente paradoja en esto de la formación profesional filosófica y es 
que la filosofía, como es sabido, es completamente refractaria a la utilidad, pues-
to que se cultiva por ella misma, como muestra Aristóteles en su Metafísica:

«Que [la filosofía] no se trata de una ciencia productiva, es evidente ya por 
los que primero filosofaron. Pues los hombres comienzan y comenzaron siempre 
a filosofar movidos por la admiración; al principio admirados ante los fenóme-
nos sorprendentes más comunes; luego avanzando poco a poco y planteándose 
problemas mayores, como los cambios de la luna y los relativos a sol y a las estre-
llas, y la generación del universo. Pero el que se plantea un problema o se admi-
ra, reconoce su ignorancia. (Por eso también el que ama los mitos es en cierto 
modo filósofo; pues el mito se compone de elementos maravillosos). De suerte 
que, si filosofaron para huir de la ignorancia, es claro que buscaban el saber en 
vista del conocimiento, y no por alguna utilidad. Y así lo atestigua lo ocurrido. 
Pues esta disciplina comenzó a buscarse cuando ya existían casi todas las cosas 
necesarias y las relativas al descanso y al ornato de la vida. Es, pues, evidente que 
no la buscamos por ninguna otra utilidad, sino que, así como llamamos hombre 
libre al que es para sí mismo y no para otro, así consideramos a ésta como la 
única ciencia libre, pues ésta sola es para sí misma. Así, pues, todas las ciencias 
son más necesarias que ésta; pero mejor, ninguna»89.

Esta idea de considerar la filosofía como siendo la única libre entre las ciencias 
(ὠς μόνην οὖσαν ἐλευθέραν τών ἐπιστημών) es el eje sobre el que gira la educación 
liberal en el planteamiento de J.H. Newman, que, a su juicio es el cometido propio 

87	  Cfr. ibid., p. 47. En la filosofía se integraban también las Matemáticas, y las Ciencias no se des-
gajaron de las Facultades de filosofía hasta Napoleón. El resto de Facultades, añade d’Ors, se fueron 
creando por la conversión en tales de escuelas o institutos complementarios, como ocurrió con la de 
Farmacia, Ciencias Económicas o Ciencias de la Información.

88	  Pieper, J., Defensa de la filosofía, trad. de A.E. Lator, Herder, Barcelona, 1973 p. 12.
89	  Aristóteles, Metafísica, 982b11-21; se ha consultado la ed. trilingüe de V. García Yebra, 

Gredos, Madrid, 1998.



Óscar Vergara Lacalle

136	 RDA-2022 - XXVIII

de una Universidad. A su juicio, «el saber es específicamente liberal, o suficiente 
por sí mismo, al margen de todo objeto ulterior, siempre que es filosófico» 90. Antes 
de ser un poder, afirma Newman, el saber es un bien, pero no en el sentido de un 
instrumento, sino en el de un fin en sí mismo91. El saber, continúa Newman, puede 
reducirse a una simple actividad y acabar en un asunto técnico y dar frutos tangi-
bles, pero puede apoyarse en la razón que lo conforma y resolverse en filosofía. En 
el primer caso se llama saber práctico, y en el segundo saber liberal. Y aunque una 
misma persona puede cultivarlo de ambos modos, lo usual es que solo lo haga de 
uno de esos modos, o al menos limitadamente. Newman señala aquí dos métodos 
de educación: el que tiene un fin filosófico y se eleva hacia ideas universales y el 
que tiene carácter técnico y se agota en lo particular y externo92. Creo que con 
propiedad se puede llamar «formación», en el sentido de Bildung, al primer tipo 
de educación, la cual consiste en un ascenso a la generalidad, y «preparación», 
como atención a lo particular, al segundo93.

Con ello no quiere decir Newman que el saber técnico no tenga valor; al 
contrario, nuestro bienestar diario depende de él. Pero sí que afirma que en la 
medida en que el saber tiende a hacerse más y más particular deja de ser saber. 
Y con saber se refiere a «algo que adopta una visión del mundo, que ve más cosas 
de las que perciben los sentidos, que razona sobre lo que ve mientras lo está 
viendo, que lo vertebra con una idea»94. Por eso, para Newman, la Universidad 
es más un lugar de educación que de instrucción, pues mientras que ésta se con-
tiene en reglas que se confían a la memoria, a la tradición o al uso y tienen que 
ver con unos fines que son externos a esas actividades, aquélla implica una acción 
que afecta a nuestra naturaleza intelectual y a la formación del carácter95. En 
definitiva, para Newman, la educación liberal, considerada en sí misma, es sen-
cillamente el cultivo del intelecto como tal, y su objeto es, ni más ni menos, la 
excelencia intelectual96.

Es, en efecto, difícil compatibilizar la actividad utilitaria de la vida profesional 
con el pensar filosófico, pues el primero se caracteriza por servir a la consecución 
de propósitos prácticos, mientras que el segundo, como dice Pieper, no se amolda 

90	  Newman, J.H., «El saber como fin en sí mismo», en Newman, J.H., Discursos sobre el fin y la 
naturaleza de la educación universitaria, 2.ª ed., trad. de J. Morales, Eunsa, Barañáin, 2011, p. 133.

91	  Cfr. ibid., p. 134.
92	  Cfr. ibidem. 
93	  Sobre la noción de Bildung, vid. Gadamer, H.-H., Verdad y método, trad. de A. de Agapito, 

Sígueme, Salamanca, 2012, pp. 38 ss. 
94	  Newman, J.H., ob. cit., p. 134.
95	  Cfr. ibid., p. 135.
96	  Cfr. ibid., p. 141. Como dijimos arriba, para Newman, la educación liberal no es sinónima de 

educación cristiana ni virtuosa, pues la filosofía, por muy ilustrada y profunda que sea, no proporcio-
na dominio sobre las pasiones ni motivos influyentes ni principios vivificadores. La educación liberal 
no hace al cristiano ni al católico, sino al caballero (o a la dama, diríamos hoy).



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 137

a este mundo, sino que ve las cosas de otra manera. Pieper cita oportunamente a 
Platón, el cual se hace eco de la famosa anécdota de Tales, que, al parecer, cayó en 
un pozo al mirar hacia arriba cuando estudiaba los astros97. Con ello, Sócrates-Pla-
tón trata de hacer aceptable a su interlocutor el alejamiento constitucional de la 
realidad práctica que caracteriza al verdadero filósofo, el cual «se halla por natura-
leza en irremediable desacuerdo con todas las habilidades del hombre práctico»98. 

Ahora bien, el filósofo cuenta con una ventaja nada desdeñable: la libertad. 
En efecto, el propio Sócrates, aun reconociendo lo torpes que son como orado-
res los que se han dedicado durante mucho tiempo a la filosofía, los cuales pare-
cen ridículos cuando acuden a los tribunales, afirma a continuación que los que 
han rodado desde jóvenes por los tribunales y lugares semejantes «parecen 
haber sido educados como criados, si los comparas con hombre libres, educados 
en la filosofía y en esta clase de ocupaciones»99. Y, preguntado por Teodoro, 
Sócrates aclara que estos últimos disfrutan de tiempo libre, de modo que pueden 
componer sus discursos en paz y en tiempo de ocio. Y no les preocupa nada la 
extensión o la brevedad de sus razonamientos, sino solamente alcanzar la verdad. 
Por el contrario, aquéllos hablan siempre con la urgencia del tiempo, pues «les 
apremia el flujo constante del agua» (hace referencia a la clepsidra que medía el 
tiempo en los tribunales) y no pueden componer sus discursos sobre lo que 
desean, pues la parte contraria les obliga a ceñirse a la acusación escrita, la cual, 
una vez proclamada señala los límites fuera de los cuales no puede hablarse. 
Sócrates esboza un cuadro sombrío de quienes se dedican a esta actividad100.

Se trata, por supuesto, de críticas que no pueden generalizarse para todos los 
que se dedican al ejercicio profesional del Derecho, pero que apuntan al perma-
nente peligro, en que podría caerse, de reducir la profesión a un mero juego de 
intereses que busca satisfacer en la mayor medida los del cliente, con el fin de maxi-
mizar, a su vez, los propios del abogado, con independencia de que lo que se pide 
y se obtiene sea razonable o no, justo o injusto. De ahí que sea tan importante 
formar filosóficamente a los futuros profesionales, haciéndoles reflexionar, en el 
caso del Derecho, acerca de la justicia y, en el caso de otras disciplinas, acerca de 
conceptos tales como la vida, para quienes se dedican a la biología; la salud, para 
quienes se dedican a las ciencias de la salud; la belleza, para quienes se dedican 
a las bellas artes e incluso a la arquitectura, la naturaleza, en el caso de la Física, 
etc., haciendo así posible la unidad que caracteriza a la Universidad, la cual tien-
de a disgregarse en especializaciones cada vez más minuciosas, lo que lleva a la 
perdida de la visión de conjunto y a que los investigadores sepan cada vez más 
sobre menos.

97	  Cfr. Platón, Teeteto, 174a; se ha consultado la ed. de Gredos, Madrid, 2007.
98	  Pieper, J., Defensa de la filosofía, cit., p. 30.
99	  Platón, Teeteto, cit. 172c-d
100	  Cfr. ibid., 173a



Óscar Vergara Lacalle

138	 RDA-2022 - XXVIII

Pieper afirma netamente que el filosofar no solo no sirve de hecho para nada, 
sino que además no puede ni debe servir absolutamente para nada. Como escri-
bió Heidegger, es perfectamente legítimo y razonable afirmar que no se puede 
hacer nada con la filosofía101. Éste es un sector de la existencia para el que no 
tienen ningún sentido las categorías de «rendimiento», «practicidad», «aprove-
chabilidad» o eficiencia, a pesar de que forma parte ineludiblemente de la vida 
humana. Pero esto no ha de verse como una desventaja, sino antes como un privi-
legio, el privilegio de la libertad, porque filosofar es por encima de todo un obrar 
libre y es por esto que no sirve para nada102.

Esto tiene varias implicaciones, de las que entresacamos tres que pueden 
orientarnos a la hora de determinar el sentido de la docencia universitaria. 

En primer lugar, la filosofía es teórica en el sentido más pleno de esta palabra, 
theoreín (θεωρείν), que significa ver, contemplar, algo al margen de toda praxis, 
como nota Aristóteles: «Y también es justo que la Filosofía sea llamada ciencia de 
la verdad; pues el fin de la ciencia teórica es la verdad, y el de la ciencia práctica la 
obra»103. Según su sentido primigenio, theoria, afirma Pieper, es una actitud hacia 
el mundo caracterizada únicamente por el deseo de que el mundo se muestre 
tal y como es efectivamente, y no otra cosa se entiende por verdad, sino el mos-
trarse la realidad. Es «teorética» (theoretikés), por tanto, esa actitud frente al mun-
do en la que se apunta a la verdad y nada más que a la verdad104. Quien teoriza 
es, por tanto, independiente de cualquier servicio a otros fines que no sean la 
misma captación de la realidad. Por eso, tradicionalmente se denominan libera-
les las artes que están ordenadas al saber. Bajo este punto de vista, hay una cone-
xión radical entre la verdad y la libertad105. 

En segundo lugar, el pensamiento filosófico es totalizante. En efecto, la aper-
tura de la filosofía hacia lo real es total, pues considera el mundo bajo todo 
aspecto concebible. Filosofar consiste, afirma Pieper, en dirigir la mirada a la 
totalidad del mundo106. A su juicio, el error de Descartes consiste en interesarse 
solo por lo que se puede conocer clara y distintamente, pues de este modo can-
cela la apertura que caracteriza a la filosofía. Proceder críticamente para el filó-
sofo es no escamotear nada107. A diferencia del animal, que vive encerrado en su 

101	  Cfr. Heidegger, M., Introducción a la metafísica, trad. de A. Ackermann, Gedisa, Barcelona, 
1993, p. 21.

102	  Cfr. Pieper, J., Defensa…, cit., p. 46.
103	  Aristóteles, Metafísica, cit., 993b19-21.
104	  Cfr. Pieper, J., Defensa…, cit., p. 51.
105	  Hay aquí otra implicación, en que no entramos, entre la voluntad de oír y el silencio del que 

teoriza. En cambio, la ciencia no calla: se caracteriza por preguntar. Cfr. ibid., p. 53.
106	  Cfr. Pieper, «¿Qué significa filosofar?», en Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, Madrid, Rialp, 

1983, p. 120.
107	  Cfr. Pieper, J., Defensa…, cit., p. 58.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 139

mundo circundante, que es un mundo recortado, elegido desde el punto de 
vista de la finalidad biológica, el hombre, gracias a su conocimiento espiritual, es 
capaz de ponerse en contacto con la totalidad de las cosas existentes108. «Alma», 
afirma Aristóteles, «es en cierto modo todos los entes, ya que los entes son o 
inteligibles o sensibles y el conocimiento intelectual se identifica en cierto modo 
con lo inteligible, así como la sensación con lo sensible»109. Filosofar, en suma, es 
la consideración del todo de la realidad. Al filósofo no le es lícito excluir la más 
exigua información, pues ello es al precio de dejar de hacer filosofía, que es lo 
que sucede a veces cuando se antepone la pureza metódica por encima de la 
respuestas a la pregunta filosófica110.

En tercer lugar, la filosofía es una actividad escolar en el sentido etimológico 
de la palabra, esto es, una actividad que no está conectada al mundo del trabajo, 
sino al del ocio, pues scholé (σχολή) significa precisamente ocio. Tendemos a 
entender el ocio en función del trabajo, como un cese de la actividad laboral y 
profesional que garantiza una mayor eficiencia, pues es claro que el cansancio 
determina un peor desempeño. En cambio, los antiguos ven en el negocio la 
negación del ocio: nec-otium, la cual impide la dedicación a las artes liberales que, 
como hemos visto, tienen que ver con la contemplación. En palabras del Estagi-
rita: «Se cree, también, que la felicidad radica en el ocio, pues trabajamos para 
tener ocio […]».111 

Por eso, como ha notado Pieper, es un error entender el conocimiento y el 
filosofar, como hizo Kant, como un trabajo. En cambio, para la filosofía antigua 
y también para los medievales, en el conocimiento del hombre, lo mismo que en 
la percepción sensible, hay un elemento de pura contemplación receptiva. En 
efecto, la facultad cognoscitiva es, por un lado, ratio, que es una facultad activa, 
discursiva, que busca e investiga, que abstrae, precisa y concluye. Pero, por otro 
lado, es también intellectus, en cuanto que es «la facultad del simplex intuitus, de 
la simple visión, a la cual se ofrece lo verdadero como al ojo el paisaje»112. Esta 
última facultad no es activa, sino pasiva y, por tanto, no puede ser trabajo, sino 
que le es inherente la facilidad, y tal vez por ello la desdeñe Kant.

Hay más aspectos que se pueden extraer, como hace Pieper, de la anterior 
noción de filosofía, como, entre otros, el tema de la felicidad, el de la admiración 
o el de la esperanza, pero con aquellos tres es suficiente a los efectos de nuestro 
análisis. 

108	  Cfr. Pieper, J., «¿Qué significa…?, cit., p. 108.
109	  Aristóteles, Acerca del alma, 431b21-23. Se ha consultado la ed. de Gredos, trad. de T. Calo, 

Madrid, 1994.
110	  Cfr. Pieper, J., Defensa…, cit., p. 136.
111	  Aristóteles, Ética a Nicómaco, 10, 7, 1177b; se ha consultado la ed. de Gredos, trad. de J. 

Pallí, Madrid, 201190.
112	  Pieper, J., «Ocio y culto», en Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, cit., p. 21.



Óscar Vergara Lacalle

140	 RDA-2022 - XXVIII

En conclusión, no se niega que la Universidad desempeña un papel de for-
mación profesional de los alumnos, pero, a diferencia de lo que parece preten-
derse a través del Proceso de Bolonia, el perfil de esta formación no debería ser 
profesionalizante, en estrecha dependencia y subordinación a los cambiantes 
intereses del mercado y la opinión pública. Al contrario, el perfil que la Univer-
sidad debería dar a esta formación, que solo la Universidad está en condiciones 
de procurar, tendría que ser de cariz teórico o filosófico. Antes que formar pro-
fesionales o, si se quiere ciudadanos, la Universidad tiene la misión de formar 
personas libres. Formación profesional se puede dar de muchas formas y es 
posible adquirirla en muchos lugares; de hecho, como mejor se adquiere es en 
el ejercicio de la misma actividad práctica. Si la Universidad solo pretende for-
mar simples técnicos, su función la pueden desempeñar los propios oficios o 
profesiones a través del correspondiente aprendizaje. Como ya se indicó arriba, 
el profesor universitario no es por regla general un profesional, por lo que no 
puede pedírsele que dé lo que no tiene. Mientras que quien tiene la teoría pue-
de pasar a la práctica y, además, dominarla, quien solo tiene práctica no puede 
pasar a la teoría sin dejar de lado la misma práctica. De esto es de lo que debería 
encargarse la Universidad. 

Por otra parte, no se niega que la Universidad deba ofrecer estudios especia-
lizados y que la investigación que se lleva a cabo en ella no tenga que concretar-
se en ramas cada vez más específicas. Pero la Universidad, por su matriz filosó-
fica, no puede dejar de tender a poner de manifiesto el completo árbol del 
saber, desde las raíces hasta las ramas. En el caso del Derecho es un error, por 
ejemplo, partir de un concepto normativo del Derecho, definiendo por ejem-
plo el Derecho como un conjunto de normas válidas y cerrándose a priori a 
cualesquiera otros datos que se presentan junto con este particular aspecto del 
fenómeno jurídico113. Una aproximación verdaderamente filosófica no hace 
tajos arbitrarios y voluntaristas en la realidad jurídica para acomodar ésta a un 
concepto previo, a no ser que tenga más interés en el método que en el propio 
acceso a la realidad jurídica114. 

Por último, el profesor universitario que produce es un profesor que tiene 
tiempo para producir, por lo que no debería estar sometido a una multitud de 
tareas burocráticas o a un exceso de carga docente. Asimismo, no puede indu-
círsele, como hacen los actuales sistemas de acreditación, a que produzca poco 
menos que al peso, según unos indicadores externos, convirtiendo al profesor en 
una factoría de artículos vacíos y repetitivos. Es un hecho que el profesor univer-
sitario, urgido por el cumplimiento de estos requisitos formales que son exigen-
cias de promoción y de prestigio, olvida lo más importante: pensar las cosas 
hasta el final, de tal modo que las contribuciones científicas estén animadas por 

113	  Cfr. Serna, P., Filosofía del Derecho y paradigmas epistemológicos. De la crisis del positivismo a las 
teorías de la argumentación jurídica y sus problemas, México, Porrúa, 2006, p. 27.

114	  Cfr. ibidem.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 141

las corrientes vivas del pensamiento y no por otros afanes humanos, quizás dema-
siado humanos.

2. Responsabilidad ética del profesor universitario

La luz que proporciona la filosofía es una luz que también sirve de faro, 
como indica acertadamente el emblema de la Universidade da Coruña, en la 
que presto actualmente mis servicios como profesor de Filosofía del Derecho. 
Así, la Universidad no solo cumple una función social a través de la producción 
del saber superior, sino que forma un tipo específico de ciudadano, el univer-
sitario, que también está llamado a prestar un servicio de referencia axiológica 
a la sociedad. 

Como se ha indicado ya, la educación no es una mera enseñanza, en el senti-
do de la transmisión o la comunicación de unos datos, por muy avanzados o 
superiores que éstos sean, sino al mismo tiempo una formación. Se llama «forma-
do», afirma Jaspers, al hombre que posee los rasgos correspondientes a un deter-
minado ideal histórico y viene a constituir algo parecido a una segunda natura-
leza. Jaspers pone el ejemplo de la kalokagathía griega, el decorum y el honestum 
romanos y el gentleman inglés. En cuanto al tipo de formación característica de 
la Universidad, ésta es específicamente la formación científica. La actitud de la 
cientificidad es más que una capacidad y un saber especializados. Es la disposi-
ción de suspender a cada momento las propias valoraciones en pro del conoci-
miento objetivo; el poder prescindir de la propia postura, de la propia voluntad 
actual, en beneficio de un análisis imparcial de los hechos. La formación univer-
sitaria es, afirma Jaspers, una formación para la razón115. 

Este tipo de formación es incompatible con el fanatismo y los prejuicios y, por 
tanto, nada hay más antiuniversitario que esos espectáculos agresivos, a los que 
nos referimos unas líneas más abajo, por los que una serie de universitarios impi-
den el uso de la palabra a los demás y actúan como un rodillo ideológico, sin 
abrirse a través de un diálogo a la perspectiva de tener que modificar sus propias 
posiciones. Este tipo de formación humana que imprime la Universidad es común 
a profesores y alumnos, pues ambos tienen la misma tarea: la búsqueda de la 
verdad.

La cientificidad, a juicio de Jaspers, es objetividad, entrega al objeto, pondera-
ción circunspecta, búsqueda de posibilidades opuestas, autocrítica. Hay alguna 
especificidad en cuanto a la formación en lo que se refiere a las ciencias naturales 
y a las humanidades, si bien en ambos casos está basada en la investigación cientí-
fica: en el primero, en el trato con las realidades de la naturaleza a través de la 
observación y la experimentación; en el segundo, en el trato con los libros y obras 
de los hombres a través de la comprensión. Son dos ideales distintos de formación. 

115	  Cfr. Jaspers, K., ob. cit., pp. 60-61.



Óscar Vergara Lacalle

142	 RDA-2022 - XXVIII

El valor formativo de las ciencias del espíritu consiste en la realización mediante 
los contenidos del pasado humano; en la participación en la tradición y el saber 
sobre el alcance de las posibilidades humanas. El de las ciencias naturales reside, 
en cambio, en el ejercicio de una concepción exacta y realista116. 

El que se limita aquí a conocer resultados, opina Jaspers, posee en el fondo 
un saber muerto, carente de espíritu. La simple adquisición de resultados origi-
na lo contrario de la formación espiritual. Eso origina una dogmática de la cien-
cia erigida en autoridad que nada tiene que ver con el auténtico sabio. Las con-
cepciones del mundo basadas en fundamentos que uno no puede comprender 
cumplen la función de los mitos117. Esta actitud suele en efecto ser ajena al 
investigador y hay más proclividad a ella en el divulgador científico, que asume 
como propios resultados ajenos sin haber participado en su obtención, de modo 
que, dogmatizando sobre ellos, afirma: «ahora sabemos esto o lo otro», cuando 
es posible que mañana los mismos investigadores lleguen a resultados contrarios 
o distintos, que volverán a originar el siguiente «ahora sabemos esto lo otro». 
Esta falta de humildad que se echa de ver en algunos de estos divulgadores, no 
en todos obviamente, creo que es muy poco universitaria.

La búsqueda de la verdad entraña una elevada dosis de humildad, pues el ver-
dadero universitario antepone la verdad a los propios intereses, los cuales empujan 
al investigador, sobre todo en tiempos de investigación motorizada (propiciada 
por las agencias de valoración), a dejarse llevar por lo instantáneo, lo aparente o 
lo original. Este tipo de políticas favorecen paradójicamente que la promoción 
profesional se nutra de un rosario de inanidades puntuables que adulteran la for-
mación de un carácter auténticamente universitario.

H.R. Lewis, como se indicó arriba, ha insistido recientemente en la necesi-
dad de una formación integral de los alumnos, a propósito del lema de la Uni-
versidad de Harvard, «Veritas». Lewis es muy crítico con el éxito de esta institu-
ción en formar éticamente a sus alumnos. Las relaciones de los estudiantes 
hacia la Universidad, afirma Lewis, se parecen cada vez más a las de un consu-
midor con un vendedor de bienes y servicios caros. El alumno invierte en la 
Universidad porque posteriormente espera obtener un retorno proporcional a 
su inversión. Para Lewis, en cambio, la Universidad debería mantener una rela-
ción muy distinta con sus alumnos, como de hecho la tuvo tradicionalmente; 
tendría que contribuir a «enseñarles a tratar de vivir según el honorable ideal 
de ser una persona íntegra». Lamentablemente, observa Lewis, este papel se ha 
oscurecido en el intento de las universidades de dar a los estudiantes y a sus fami-
lias lo que ellos piden a cambio del dinero que pagan. No se ayuda a los estudian-
tes a crecer, no se les ofrece alimento auténtico, lo único que importa es salir bien 
paradas en las encuestas de calidad. Para Lewis, son pocos, por desgracia, los 

116	  Cfr. ibid., p. 63.
117	  Cfr. ibid., p. 64.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 143

profesores que entienden la vida académica como una misión o una vocación 
noble118.

Los profesores no dedican mucho tiempo a pensar cómo pueden ser mejores 
profesores, porque no creen que esto les vaya a servir para su carrera. Al fin y al 
cabo, los procesos de selección y su reputación tienen que ver principalmente 
con los resultados de su actividad investigadora. Un profesor que prepara muy 
bien sus clases tiende a ser visto con recelo, pues suscita dudas sobre su seriedad 
como investigador. En consecuencia, la mayoría de los profesores no son capaces 
de hablar con demasiada competencia sobre materias académicas que se desvíen 
un poco de los aspectos en que han centrado su propia investigación. Harvard 
enseña a sus estudiantes, afirma Lewis, pero no les hace sabios. Puede que logren 
una excelencia extraordinaria tanto en lo académico como en sus retos curricu-
lares, pero la totalidad de la experiencia educativa no es coherente. Una buena 
Universidad, a juicio de Lewis, debería ayudar a que sus estudiantes entendieran 
la complejidad de la condición humana. Una buena Universidad propone a sus 
estudiantes el reto de plantearse cuestiones que sean a la vez inquietantes y pro-
fundamente importantes. Parte del proceso de convertirse en un adulto respon-
sable educado en la mejor tradición del pensamiento humano consiste, para 
Lewis, en asumir con fuerza las cuestiones básicas de la vida119. 

Ortega y Gasset consideraba, en efecto, a los nuevos profesores hiperespecia-
lizados los «nuevos bárbaros» que se limitan a saber mucho de una cosa120, por-
que han olvidado la misión capital de la Universidad, que a su juicio consiste en 
la enseñanza de la cultura, la cual es para Ortega la guía de la existencia, de lo 
que no puede encargarse la ciencia121. Por eso se lamentaba ya en 1930 que la 
Universidad europea se hubiera centrado de una manera desproporcionada en 
la investigación, lo que ocasiona, a su juicio, una excesiva fragmentación y espe-
cialización del saber, la cual ha roto en pedazos al hombre europeo, cuyo mode-
lo siempre había sido el del hombre culto. Por eso, para Ortega, la misión de la 
Universidad tiene que ser «reconstruir con los trozos dispersos la unidad vital del 
hombre europeo»122. Para ello invita a no ser «paletos de la ciencia»: la ciencia 
es el mayor portento humano, pero por encima está la vida humana que la hace 

118	  Cfr. Lewis, H.R., Excellence Without a Soul, cit., p. 8. 
119	  Cfr. ibid., p. 255.
120	  Cfr. Ortega y Gasset, J., «Misión de la Universidad», en Ortega y Gasset, J., Misión de la 

Universidad y otros ensayos afines, Revista de Occidente, Madrid, 1965, p. 68. Siguiendo estas ideas, E. 
Forment considera que la Universidad no solo debe librarse de la mediocridad, sino también ayudar 
a la posible liberación de todos los demás, al igual que el hombre del mito de la caverna de Platón. 
Cfr. Forment, E., «Ortega y Gasset y la misión de la Universidad», Espíritu XLVIII, 1999, p. 93.

121	  Cfr. Ortega y Gasset, J., «Misión de la Universidad», p. 61.
122	  Ibid., p. 35.



Óscar Vergara Lacalle

144	 RDA-2022 - XXVIII

posible123. Es ineludible, a su juicio, la enseñanza de la cultura o sistema de las 
ideas vivas que el tiempo posee. Ésta es la tarea universitaria radical124. Tras esta 
tarea de transmisión de la cultura, lo siguiente es la enseñanza de las profesiones 
y, en tercer lugar, la investigación científica125.

Esta anteposición de la transmisión de la cultura por encima de la investiga-
ción por la que aboga Ortega creo que de alguna manera se disuelve en el caso 
de las ciencias del espíritu, en la medida en que la investigación que se desarro-
lla en ellas tiene que partir de un diálogo con la tradición, como se señalará más 
abajo. Sea que el profesor universitario se constituya en un tipo humano carac-
terizado primariamente por la búsqueda (científica) de la verdad, como propo-
ne Jaspers, o por la transmisión de la cultura, como prefiere Ortega (aunque yo 
creo que esto es más claro en el primer caso), el caso es que tiene la responsabi-
lidad de formar a las personas llamadas a constituir, en palabras de d’Ors, «una 
reserva de luz para una sociedad entenebrecida por el dominio de sus ídolos»126. 
Y esta misión implica muchas veces un compromiso ético que se puede pagar 
caro. No es necesario citar aquí, por conocidos, casos concretos de clases, confe-
rencias, presentaciones de libros y otros eventos científicos y culturales que son 
saboteados por distintas clases de activistas. Esto tiene el efecto de la autolimita-
ción del profesor, cuando evita mojarse o meterse en jardines para no ser señalado 
o directamente cancelado127.

En los campus sucede algo similar y en EE UU ya cuentan con una amplia 
experiencia, donde este fenómeno no es nuevo como aquí, pero puede acabar 
llegando e instalándose. La experiencia norteamericana muestra que cuando 
esto sucede van paulatinamente desapareciendo las muestras de apoyo que reci-
ben las personas canceladas, tanto a nivel institucional, como profesional. Por lo 
que se refiere a las instituciones, por su tendencia a sobreproteger a los alumnos que 
se sienten agraviados. Y en cuanto a los profesionales, por su tendencia a «qui-
tarse de en medio» para eludir problemas. En su famoso artículo «The Coddling 
of the American Mind», de 2015, G. Lukianoff y J. Haidt se hacían eco de este 
problema: 

123	  Cfr. ibid., p. 30. Y en otro lugar afirma que la «cultura es lo que salva al hombre del naufragio vital, 
lo que le permite vivir sin que su vida sea tragedia sin sentido o radical envilecimiento» (ibid., p. 28).

124	  Cfr. ibid., p. 32.
125	  Cfr. ibid., p. 36.
126	  D’Ors, Á., «Universidad y sociedad», en d’Ors, Á., Nuevos papeles…, cit., p. 34.
127	  Mathias Döpfner, director de la editorial Springer, que integra el diario alemán Bild, afirma-

ba en una entrevista concedida a Der Spiegel que, si bien cualquiera puede decir en Alemania lo que 
piensa, en cambio son menos los que se atreven a decir lo que piensan, de modo que se da la siguiente 
paradoja: «en la medida en que manifestar la opinión exige menos valor, menos valentía hay disponi-
ble». En efecto, reflexiona Döpfner, es curioso que mientras que bajo Hitler y Stalin había personas 
que arriesgaban la vida por expresar sus opiniones, en la Alemania de 2019, cuando a lo único que se 
arriesga uno es a un linchamiento digital, apenas haya quien se atreva a expresar opiniones compro-
metidas. Der Spiegel 45/2.11.2019, versión en español de J.M. Grau, para Nueva Revista 172, pp. 107-1



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 145

«Está pasando algo extraño en los colleges y las universidades de Estados 
Unidos. Ha comenzado un movimiento, que no tiene dirigentes y es conducido 
fundamentalmente por los estudiantes para dejar los campus limpios de palabras, 
ideas y temáticas que pudieran causar malestar o generar ofensas.»128

Esto resulta muy extraño en un campus universitario, donde se supone que la 
enseñanza tendría que desarrollarse bajo un pensamiento crítico. La tesis de estos 
autores es que una cultura universitaria dedicada a limpiar el discurso y a castigar 
a los ponentes «parece favorecer modos de pensamiento sorprendentemente simi-
lares a aquellos que los terapeutas de comportamiento cognitivo han identificado 
como causantes de depresión y ansiedad», de modo que este nuevo proteccionis-
mo podría estar llevando a los alumnos a pensar de forma patológica129. Estas ideas 
las desarrollan ampliamente en el libro La transformación de la mente moderna130. 

Según Haidt y Lukianoff, la extraña reacción de estos alumnos tiene su origen 
en la educación que los niños nacidos a partir de 1980 (los millenials) han recibido, 
la cual gira en torno a la idea de que la vida es demasiado peligrosa, de modo que 
los adultos se encargan de protegerlos de todo daño. Este modelo educativo ha 
dado lugar a que los millenials hayan interiorizado lo que estos autores denominan 
«las tres grandes falsedades» que desmontan en su libro: a) la falsedad de la fragi-
lidad: lo que no te mata te hace más débil; b) la falsedad del razonamiento emo-
cional: confía siempre en tus sentimientos; c) la falsedad del «nosotros contra 
ellos»: la vida es una batalla entre las buenas personas y los malvados131. En opinión 
de estos autores, este triple planteamiento está causando problemas a los jóvenes, 
a los universitarios y en general a las democracias liberales.

En cuanto a los estudiantes universitarios, las protestas no son nuevas, pero sí 
lo es la premisa de que los estudiantes son frágiles. Este presupuesto genera el 
caldo de cultivo para varios tipos de «malas ideas en acción», que analizan en la 
segunda parte de su libro, como son típicamente el recurso a la intimidación y 
la violencia y las cazas de brujas. Ciertamente, la vida no es justa, pero, como seña-
lan Haidt y Lukianoff, la universidad «es el mejor entorno de la tierra para enfren-
tarse cara a cara con personas e ideas potencialmente ofensivas e incluso directa-
mente hostiles. Es el gimnasio mental definitivo […]»132. Este argumento, aclaran, 
es meramente pragmático, no moral; la idea es que te irá mejor si buscas desafíos 
(antifragilidad), si te liberas de tus distorsiones cognitivas (frente al razonamiento 

128	  Lukianoff, G.; Haidt, J., «The Coddling of the American Mind», en la versión castellana de 
J. Aranguren «La mimada mente americana», Nueva Revista, 165, 2018, pp. 98-124.

129	  Cfr. ibid., p. 102.
130	  Lukianoff, G.; Haidt, J., La transformación de la mente moderna. Cómo las buenas intenciones y 

las malas ideas están condenando a una generación al fracaso, trad. de V. Puertollano, Deusto, Barcelona 
2019.

131	  Cfr. ibid., p. 23.
132	  Ibid., p. 29.



Óscar Vergara Lacalle

146	 RDA-2022 - XXVIII

emocional), y si adoptas una visión generosa de los demás y buscas matices (frente 
a la idea de que los que no piensan como yo son los malos). La sobreprotección 
no evitará el desarrollo de una serie de síntomas preocupantes que se detectan en 
las nuevas generaciones en niveles alarmantes, como son la ansiedad y la depre-
sión (que podrían tener su origen en causas como las nuevas tecnologías, la edu-
cación «paranoica» de los hijos, el declive del juego físico), sino que les hará más 
frágiles, lo que no hará sino aumentar el problema, al que en el mundo universi-
tario contribuye la «burocracia de la ultraseguridad», que normaliza la denuncia, 
fragilizando más a los estudiantes y generando una espiral de dependencia moral.

En cambio, estos autores son partidarios del método socrático, que es un méto-
do de enseñanza que desarrolla el pensamiento crítico en cuanto que los estu-
diantes son animados a preguntarse sobre sus propias creencias en la medida en 
que no las han examinado, así como a poner en cuestión los modos de pensar 
que han recibido por tradición133. 

No puedo detenerme aquí, pero lo cierto que lo que caracteriza al profesor 
no es preguntar (si bien tiene que poner exámenes en virtud de la función de 
control de títulos que realiza la Universidad), sino responder. Esto es lo que le 
coloca en su verdadera función de autoridad, como señala d’Ors134. Pero esto 
requiere por parte del alumno cierta docilidad para atender a la docencia de la 
autoridad. La docilidad consiste para d’Ors en la confianza que se otorga al pro-
fesorado al que se viene a preguntar. «Se viene a él precisamente porque se 
confía en su autoridad científica, y esa actitud de deferencia es ya la docilidad.»135 
Si el maestro habla, dice a continuación d’Ors, es porque le han preguntado «y 
contra su respuesta no cabe ya contestación, sino una nueva pregunta, de lo que 
puede salir el verdadero diálogo». Y concluye: 

«Los que tratan de sustituir el diálogo de preguntas y respuestas por la dialéc-
tica de contestaciones no hacen más que aniquilar la convivencia universitaria.»

La delicada situación que se ha descrito parece situarse, en cambio, en esta 
lógica de la contestación. Pero la contestación está basada en la mera opinión. Y la 
opinión, como afirma Gadamer, es lo que reprime el preguntar136. Esta actitud es 
incompatible con una verdadera aspiración al saber, que asume una dinámica 
esencialmente dialéctica. Según Gadamer, solo puede poseer algún saber el que 
tiene preguntas, pero las preguntas comprenden siempre la oposición del sí y el 
no, del así y de otro modo137. En consecuencia, el que está instalado en una 

133	  Cfr. Lukianoff, G.; Haidt, J., «La mimada mente americana», cit., p. 102.
134	  Cfr. D'Ors, Á., «El problema universitario español: ¿cambio de estructura o cambio de con-

ducta?», en D'Ors, Á., Nuevos papeles…, cit., p. 112. 
135	  Ibid., pp. 112-113.
136	  Cfr. Gadamer, H.-G., Verdad y método, cit., p. 443.
137	  Cfr. ibid., p. 442.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 147

opinión está cerrado al «no» y al «otro modo», y ésta es la actitud de los que no 
quieren saber nada. Éstos son los dogmáticos. En cambio, el hombre experimen-
tado se caracteriza por todo lo contrario, pues es capaz de abrirse a la negativi-
dad de la experiencia, la cual solo se adquiere a través de decepciones. Pero esta 
dialéctica de expectativa y negación no sigue un movimiento pendular, sino 
progresivo, porque lo que se produce no es una anulación del conocimiento 
previo, que se ve contrariado, sino un afinamiento que produce un saber abar-
cante, de modo que permite acceder a un mejor saber, al llegar a saberse mejor 
lo que se creía saber pero no se sabía.

En correspondencia con estas ideas, esta actitud de no querer oír lo que no 
gusta en los campus constituye un ejemplo palmario de lo que no es la Universi-
dad, un lugar dogmático, cerrado al diálogo y a la experiencia. 

El concepto de experiencia es básico para las humanidades, pero no hay que 
olvidar que las ciencias naturales progresan de un modo análogo, gracias a que las 
teorías que se formulan son falsables, esto es, mejorables. La experiencia es dialécti-
ca y por eso el método más idóneo para avanzar en el conocimiento es el diálogo, el 
cual no necesariamente tiene lugar a través de un debate o un intercambio actual de 
posiciones, sino también a través del contacto con los textos que forman la tradición 
cultural. Pero en ambos casos hay algo fundamental que los procedimentalistas sue-
len pasar por alto. Lukianoff y Haidt notan acertadamente que, gracias al diálogo, es 
posible que cada uno descubra los presupuestos acríticos en que basa sus posiciones. 
Pero creo que hay que matizar esto. Lo más radical (sin lo cual no tendría sentido 
trabar diálogo alguno) es que el sentido último del diálogo es la búsqueda de la verdad, que 
es el mismo fin de la Universidad. Escribe Gadamer:

«Si tenemos en cuenta el fenómeno hermenéutico según el modelo de la conver-
sación, entre dos situaciones aparentemente distintas como la comprensión de un 
texto y el ponerse de acuerdo en una conversación hay un aspecto fundamental: que 
toda comprensión y todo acuerdo tienen presente alguna cosa que uno tiene ante sí. 
Igual que uno se pone de acuerdo con su interlocutor sobre una cosa, también el 
intérprete comprende la cosa que dice su texto. Esta comprensión ocurre necesaria-
mente en forma lingüística, en el sentido de un llegar a hablar la cosa misma.»138

Por eso, en una conversación, los dialogantes son menos los directores que los 
dirigidos. En un lenguaje borgiano diríamos que yo no hablo cosas, sino que son 
las cosas las que me hablan. En consecuencia nunca se puede saber qué va a salir 
de una conversación. Comprender lo que alguien dice, aclara Gadamer, es poner-
se de acuerdo en la cosa, no ponerse en el lugar del otro y reproducir sus viven-
cias139. Esto solo es psicología. Siguiendo a Tomás de Aquino, para el filósofo ale-
mán, la palabra no es una herramienta en sentido auténtico, sino un espejo en que 

138	  Ibid., p. 457.
139	  Cfr. ibid., p. 461.



Óscar Vergara Lacalle

148	 RDA-2022 - XXVIII

se ve la cosa140. El lenguaje solo tiene su verdadera existencia en el hecho de que 
en él se representa el mundo141. La posibilidad de poder poner el mundo ante sí 
tal y como es resulta muy importante, como vamos a ver abajo, para que uno se 
mantenga libre con respecto al mundo, como también reconoce Gadamer142.

La dialéctica en el sentido platónico en que la entiende Hegel no es sino el arte 
de llevar una conversación y, sobre todo, el arte de descubrir la inadecuación de 
las opiniones que le dominan a uno, formulando consecuentemente preguntas y 
más preguntas. La dialéctica es aquí negativa, en la medida en que se dedica a 
desconcertar opiniones. Pero este desconcierto es al mismo tiempo una aclara-
ción, pues libera la mirada y le permite orientarse adecuadamente hacia la cosa. 
Las cosas mismas, afirma Gadamer, se hacen valer en cuanto uno se entrega por 
completo a la fuerza de pensar y no deja valer las ideas y opiniones que parecían 
lógicas y naturales143. En el ámbito de las humanidades, no es posible una separa-
ción radical entre el sujeto y el objeto. En el conocimiento también opera el ser 
propio del sujeto que conoce. Esto designa ciertamente el límite del método, pero 
no el de la ciencia. Me parece que Gadamer condensa todo su libro en la siguien-
te frase, que resulta elocuente a la luz del anterior desarrollo:

«Lo que no logra la herramienta del método tiene que conseguirlo, y puede real-
mente hacerlo, una disciplina del preguntar y el investigar que garantice la verdad»144.

R. Riemen cita a Goethe cuando éste afirma una idea similar aplicándola al 
mundo del Derecho y de la ética: «Todas las leyes y normas éticas se dejan redu-
cir a una única regla: la verdad.» Y conecta esta idea con la de libertad, citando 
a Th. Mann, cuando éste dice: «Lo que nos hace libres no es nuestra negativa a 
reconocer a nadie por encima de nosotros, sino precisamente el hecho de respe-
tar lo que sea superior.» Esto es, la verdad nos hace libres porque tiene autoridad 
sobre nosotros. Es ella la que nos da órdenes, no nosotros a ella145. 

Por ello, para Riemen, la misión de los intelectuales consiste en distinguir 
entre lo que tiene valor y lo que no lo tiene; entre el bien y el mal. El hombre 
cultivado, a su juicio, se contrapone a aquellos (utilitaristas, materialistas, ideólo-
gos) que reducen todo a la pregunta «¿qué utilidad tiene para mí, de qué me 
sirve, cómo puedo sacar provecho?». No se puede discernir ninguna verdad, 

140	  Cfr. ibid., p. 510.
141	  Cfr. ibid., p. 531.
142	  Cfr. ibid., p. 532. Este ponerse ante el mundo está expresado en la profunda narración del 

Génesis, afirma Gadamer, cuando Adán recibe de Dios la potestad de poner nombres a las cosas.
143	  Cfr. ibid., p. 556. Uno se pone como frente a un espejo, en que se ve reflejado. Una persona 

especulativa es lo contrario del dogmatismo de la experiencia cotidiana.
144	  Ibid., p. 585.
145	  Cfr. Riemen, R., Nobleza de espíritu. Una idea olvidada, trad. de Godele de Sterck, Taurus, Ma-

drid, 2019, p. 75.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 149

ningún valor, afirma Riemen, sin la imparcialidad y la responsabilidad necesarias 
para ir más allá de la fachada y las apariencias. El fundamento de cualquier clase 
de civilización está en la idea de que el ser humano no debe su dignidad y su 
verdadera identidad a lo que es (carne y hueso), sino a lo que debe ser: el por-
tador de dichas cualidades vitales eternas. El bárbaro, afirma Riemen citando a 
Baltasar Gracián, es el que no posee el único conocimiento importante para la 
dignidad humana: la conciencia de que uno ha de ejercitarse en las virtudes y los 
valores espirituales garantes de una convivencia armoniosa con el prójimo. Es 
preciso (cita de nuevo a Gracián) que el hombre se eleve desde lo más bajo, ya 
que el ser humano también lleva dentro de sí una fuerza ciega y bárbara146.

Reconoce Riemen que este ideal humano de hombre civilizado de carácter 
atemporal reviste carácter aristocrático, pero no se trata de una nobleza de 
sangre, sino del espíritu y todo individuo está llamado a alcanzarla147. La misión 
del intelectual es, como ya sabía Sócrates, velar por este ideal. El intelectual es 
un privilegiado que basa su posición en un cometido básico: distinguir. Escribe 
Riemen:

«En aras de la pervivencia de la civilización, a los intelectuales les incumbe la 
tarea de conservar y transmitir el conocimiento de lo mejor y de lo más valioso. 
Han de ejercitarse en el descubrimiento de la verdad, en la distinción entre lo que 
tiene valor y lo que no, entre el bien y el mal.»148 

Esto significa que al profesor universitario, como intelectual, le corresponde 
dar un testimonio, de modo que no le es lícito contemporizar con las ideologías 
dominantes por el mero hecho de evitarse problemas, cayendo en la autocensura. 
Todo lo contrario, su misión de búsqueda de la verdad le ha de llevar a exponerla 
y a denunciar, si es necesario, la mentira, el engaño y la manipulación. Por tanto, 
el profesor universitario tiene un compromiso con la sociedad y no le es lícito 
encerrarse en su torre de marfil, volviendo la espalda a los problemas de su tiem-
po, no al menos cuando se trata de ciertos valores fundamentales como la justicia, 
la verdad, la dignidad humana o la paz, que obligan al filósofo a posicionarse, pues 
abstenerse sería «hacerse cómplice de transgresiones imperdonables»149.

146	  Cfr. ibid., p. 122.
147	  Cfr. ibidem.
148	  Ibidem.
149	  Gabriel Marcel estimaba necesario que el filósofo se comprometa con su época, pero no de 

forma partidista, al estilo de los existencialistas (Sartre y compañía). Cfr. Fernández Ruiz-Gálvez, 
E., «Gabriel Marcel y el compromiso político del filósofo», en AA VV, Estudios en recuerdo de la profeso-
ra Sylvia Romeu Alfaro, t. I, Universidad de Valencia, 1989, p. 334. Frente a los peligros de violencia, 
fanatismo, belicismo, etc. al filósofo le corresponde, para Marcel, no tanto firmar proclamas o asistir 
a manifestaciones (que pueden ser instrumentalizadas y que son además ineficaces), sino velar, esto 
es, adoptar una actitud de vigilancia, permaneciendo alerta ante los acontecimientos, aportando su 
diagnóstico y apuntando los posibles remedios. Cfr. ibid., pp. 337-338.



Óscar Vergara Lacalle

150	 RDA-2022 - XXVIII

Durante el s. xx, en cambio, muchos académicos, escritores, poetas, artistas y 
científicos renunciaron a la vida civilizada y abrazaron la dictadura y la violencia. 
Riemen nos invita a tener la valentía de atrevernos a ser sabios en el ejercicio de 
la justicia y las demás virtudes, en la incondicional fidelidad a la búsqueda de la 
verdad. La mejor existencia es la que se entrega a la búsqueda de la verdad y el 
ejercicio de la virtud. El amor hacia la sabiduría humana no implica otra cosa 
que realizar estas distinciones una y otra vez, optando incondicionalmente por 
la verdad150. 

3. El papel de las humanidades

Como se ha indicado arriba, Hutchins diseñó el programa The Great Conversa-
tion, en el que un grupo reducido de estudiantes se comprometía a leer cada 
semana una obra de los clásicos universales del conocimiento. A partir de esa 
lista se formó la colección Great Books of the Western World (54 vols.), de 1952, con 
el objetivo de aprender a través de la lectura y el debate las cuestiones medulares 
de la historia de la humanidad (filosofía, literatura, teología, historia, ciencia, 
medicina…) en las fuentes originales (Aristóteles, Sófocles, Agustín, Heródoto, 
Newton, Galeno…)151. A su vez, Lewis, citado arriba también, considera que una 
buena Universidad debería ayudar a que sus estudiantes se planteen los grandes 
interrogantes de la vida humana, con el fin de penetrar en la profunda comple-
jidad de ésta152. Pues bien, éste es en buena medida el papel de las humanidades.

Pienso que este tipo de formación debería también formar parte de la carre-
ra de Derecho. Sin embargo, como hemos visto arriba, no todos los que asumen 
un punto de vista academicista en punto a la formación de los alumnos, como es 
el caso de la autorizada opinión de L. Díez Picazo, parecen dejar un espacio, al 
menos en el ciclo básico, para las humanidades jurídicas. La opinión más icono-
clasta en punto a esta cuestión es la sostenida de manera igualmente autorizada 
por el notable historiador del Derecho Bartolomé Clavero, el cual opina que las 
historias y las filosofías constituyen un peso muerto para la carrera de Derecho, 
porque constituyen un estorbo para dotar a ésta de la necesaria unidad y cohe-
rencia, la cual, a su juicio, puede venir dada a través de una fundamentación 
iusfundamental. Mantener aquellas disciplinas, en su opinión, solo obedece a 
intereses corporativos, los cuales lamentablemente han hipotecado todas las 
reformas llevadas a cabo desde 1953153.

150	  Cfr. Riemen, R., ob. cit., pp. 165-166.
151	  Cfr. Díez de Rivera, I., «La Universidad de Utopía», Nueva Revista 165, 2018, pp. 90-91.
152	  Cfr. Lewis, H.R., ob. cit., p. 255.
153	  Cfr. Clavero, B., «Retrospección de un historiador jurista en tiempos posboloñeses», Euno-

mía 22, 2022, p. 386.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 151

A. Sentido de las humanidades en la formación universitaria

Con el debido respeto a tan autorizadas opiniones creo que incorporar las 
humanidades al estudio universitario, y en particular a la carrera de Derecho, es 
no solo enriquecedor, sino muy necesario. Puede que las humanidades no sean 
útiles (luego abordo esta cuestión), pero sí tienen sentido. A. Llano ha señalado 
cuatro maneras de contribuir a la sociedad de las humanidades. 

En primer lugar, permiten pensar el propio tiempo. A. Llano recoge la famosa frase 
que hizo circular la revista Time, a tenor de la cual «Nunca hemos corrido tan 
deprisa hacia ninguna parte», y afirma que la crisis de fondo que atravesamos en 
este cambio de milenio proviene sobre todo de la falta de orientación existencial 
y ésta probablemente tiene mucho que ver con el olvido de las humanidades, 
que tratan de las cuestiones centrales de la vida154. Más concretamente, las huma-
nidades, señala, permiten una interpretación crítica de la sociedad actual, sin caer ni 
en un estilo rígido y unívoco de pensamiento, ni tampoco en el puro y simple 
relativismo oportunista155. El pensamiento crítico, afirma Llano, permite vislum-
brar soluciones combinatorias a problemas altamente complicados. De este modo, 
la enseñanza, especialmente la universitaria, puede aspirar, como decimos, a la 
tarea de pensar el propio tiempo, que es la misión que Hegel encomienda a la 
filosofía y a la cultura en general156. 

En segundo lugar, las humanidades son un factor de revitalización de la cultura. 
En efecto, según Llano, nuestra civilización dispone de «un tesoro de intuiciones, 
tradiciones, discursos, relatos, ficciones, figuraciones plásticas, normas y sentimien-
tos sin los cuales no se sabe vivir o no se es capaz de vivir con intensidad»157. Sin un 
conocimiento de las grandes creaciones literarias, religiosas y filosóficas (incluso 
científicas, como aconseja Ortega) que están en la base de nuestra manera de 
pensar y de sentir no es posible adquirir una profunda comprensión de lo huma-
no. Es preciso rescatarlas del olvido, de su extrañeza, porque siguen todavía hablan-
do al hombre de hoy. Para ello es preciso un contacto directo con las fuentes, con 
los textos originales. Creo, en efecto, que a través de los clásicos es posible todavía 
hoy mantener una especie de gramática común que nos permita a todos, dentro 
de nuestras diferencias culturales y en medio de las múltiples lenguas que maneja-
mos, establecer diálogos fecundos y luminosos, en lugar de reproducir con herra-
mientas conceptuales y lingüísticas más pobres debates antiguos.

En tercer lugar, las humanidades nos allanan la reflexión sobre las grandes cuestio-
nes personales y sociales, como ya se ha indicado. Por último, en cuarto lugar, las 

154	  Cfr. Llano, A., «Sentido actual de las humanidades», en Alvira, R.; Spang, K., Humanidades 
para el siglo xx, Eunsa, Pamplona, 2006, p. 55.

155	  Cfr. ibid., p. 51.
156	  Cfr. ibid., p. 51.
157	  Ibid., p. 54



Óscar Vergara Lacalle

152	 RDA-2022 - XXVIII

humanidades constituyen auténticos catalizadores de la creatividad, porque, como 
señala Llano, aportan amplitud de horizontes y capacidad sistémica o lo que los 
ilustrados y románticos alemanes de fines del s. xviii y comienzos del xix comen-
zaron a llamar «imaginación trascendental», que es la «facultad de forjar nuevos 
esquemas conceptuales que no estén extraídos de lo empíricamente dado, pero 
cuya aplicación a la realidad pueda llegar a realizarse»158. Las humanidades no se 
conforman con planteamientos de corto alcance, sino que contribuyen, como dice 
Llano en el mismo lugar a ganar perspectivas, a abrirse a mundos posibles o a 
situaciones contra fácticas. Ciertamente, si una de las competencias más recurren-
tes con las que se quiere dotar a los estudiantes universitarios es la de resolución 
de problemas, me parece que quienes se forman con un programa basado en los 
clásicos están en una indudable posición de ventaja competitiva con respecto a 
quienes han sido formados con miras exclusivamente técnicas y profesionalizantes. 

Ahora bien, para que las humanidades resulten fructíferas es preciso evitar 
dos tendencias: la tendencia a tratarlas como un mero objeto científico mudo e 
inerte y la tendencia a caer en una especie de hipercriticismo pertinaz, estéril y 
sistemático.

En efecto, por lo que se refiere a la primera tendencia, hay que notar que lo 
que caracteriza a los clásicos es su capacidad de interlocución con el presente. 
Creo que puede convenirse en que aquéllos no constituyen piezas de museo que 
deban ser examinadas a través de una vitrina o utilizadas a efectos meramente 
eruditos. R. Alvira previene contra cierto modo de hacer humanidades derivado 
de la idea de la moderna hermenéutica, que reduce aquéllas a un texto más o 
menos arqueológico cuya interpretación da lugar a publicaciones científicas, lo 
que hoy en día parece constituir el ideal del profesor universitario159. Se corre así 
el riesgo de olvidar al alumno, cuando de lo que se trata realmente, como dijo 
Sócrates a través de Platón, es de escribir en las almas160. 

En cuanto a la otra tendencia, ciertamente que las humanidades, como se ha 
señalado arriba, deben proporcionar al universitario una visión crítica, de modo 
que no se caiga en el conformismo social, político o ideológico (ep. II.2). Esta dia-
léctica es indudablemente útil a estos efectos, pero siempre y cuando no se caiga en 
el extremo opuesto al conformismo, que de alguna manera es el nihilismo, ya que 
no hay que olvidar que las humanidades se dirigen a afirmar los grandes valores 
humanos, como también señalamos arriba: la verdad, el bien y la belleza. Afirmar, 
lamenta Alvira, que la tarea de la Universidad es formar intelectuales críticos no es 

158	  Ibid., p. 59.
159	  Cfr. Alvira, R., «Sobre la situación del humanismo hoy», en Alvira, R.; Spang, K., ob. cit., 

pp. 19-20.
160	  Cfr. ibid., p. 21. Este estado de cosas ha conducido, a juicio de Alvira, a una cierta falta de 

verdadera formación humana de los humanistas, tanto de los profesores, como de los alumnos, pues 
una formación verdadera, como afirma Alvira, no se basa solo o principalmente en los escritos, sino 
en la relación directa. Cfr. ibidem.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 153

suficiente si al concepto de «crítico» le damos un tono de mero rechazo, desen-
mascaramiento, queja o sospecha, pues esto pone al crítico en una «posición 
social secundaria (a expensas de lo que haya que criticar), y una formación nega-
tiva, sin construcción de la persona»161. Las humanidades contribuyen a la forma-
ción integral de la persona, a su perfeccionamiento posible162. A través de ellas 
se contribuye a la formación ética tanto del profesor, como del alumno, pues las 
humanidades permiten al hombre adquirir una serie de hábitos que le convier-
ten, a decir de K. Spang, en hombre culto, dotado y apto para la convivencia. 
Para fomentar la capacidad de coexistir pacíficamente el humanismo enseña 
benevolencia y clemencia, virtudes basadas en el reconocimiento de la dignidad 
humana163. 

B. Utilidad de las humanidades

Si es dable afirmar que las humanidades tienen un sentido, no lo es afirmar 
que son útiles en el sentido literal de la palabra, porque las humanidades cons-
tituyen un fin en sí mismas. Por eso, como ha señalado H. Ottman, las humani-
dades no deberían tratar de emular a las ciencias naturales tratando de justificar 
su existencia en los mismos términos164. 

El ensayo La utilidad de lo inútil165, de N. Ordine, ha tenido bastante eco y, en 
general, pone las cosas en sus justos términos. En la primera parte, el autor justifi-
ca a través de una serie de autores clásicos el valor intrínseco de lo inútil. Esta tesis 
está en la línea de las tesis aristotélicas y platónicas arriba examinadas cuando 
tratamos del carácter liberal de la filosofía. En la segunda parte de su ensayo, Ordi-
ne se lamenta de la situación de la Universidad, que tiende cada vez a ser menos 
exigente con los alumnos para hacer más agradable el aprendizaje y que éstos se 
gradúen en los plazos estipulados por la ley bajo una orientación burocrática y 

161	  Ibidem, p. 22. Humanismo, expone Alvira «es “hacia dentro” la filosofía de conocerse a sí 
mismo, y “hacia fuera” la “filología” del saber decir con verdad, bondad y belleza». Ibidem. Por eso 
lamenta la escisión producida en las facultades de filosofía y letras, que ha dado lugar a dos facultades 
distintas, olvidando la regla de oro de la unidad en la diversidad, que el humanismo significa tomarse 
siempre en serio. En definitiva: «Es preciso recuperar el ideal retórico tardo antiguo: la educación de 
personas que sean capaces de hablar bellamente y con conocimiento y respeto de la verdad y el bien. 
Eso es un humanista.» Ibid., p. 25. En el mismo sentido, K. Spang ha lamentado que se haya olvidado 
(por el descuido que encuentra en la opinión pública y ante todo en los planes de estudio) la vincu-
lación intrínseca entre la retórica y las humanidades, cuando hace 2.000 años ya se tenía claro que no 
puede haber persona culta que no sepa hablar bien ni nadie que pueda hablar bien sin ser culto. Cfr. 
Spang, K., «Humanidades y retórica», en Alvira, R.; Spang, K., ob. cit., p. 125.

162	  Alvira define el humanismo señalando que «persigue acercar al hombre a su perfección 
posible». Cfr. Alvira, R., «Sobre el humanismo», Revista Empresa y Humanismo 1, 1999, p. 133. 

163	  Cfr. Spang, K., «Humanidades…», cit., p. 129.
164	  Cfr. Ottmann, H., «Las ciencias del espíritu en el mundo técnico-industrial o por qué no 

deben justificarse con argumentos de utilidad», en Alvira, R.; Spang, K., ob. cit., p. 76.
165	  Ordine, N., La inutilidad de lo inútil. Manifiesto, trad. de J. Bayod, Acantilado, Madrid, 2016.



Óscar Vergara Lacalle

154	 RDA-2022 - XXVIII

profesionalizante166. Sin embargo, como señala Ordine, ningún oficio puede ejer-
cerse de manera consciente si las competencias técnicas que exige no se subordi-
nan a una formación cultural más amplia, capaz de animar a los alumnos a cultivar 
su espíritu con autonomía y dar libre curso a su curiositas. Y añade:

«Identificar al ser humano con su mera profesión constituye un error gravísi-
mo: en cualquier hombre hay algo esencial que va mucho más allá del oficio que 
ejerce. Sin esta dimensión pedagógica, completamente ajena a toda forma de 
utilitarismo, seria muy difícil, ante el futuro, continuar imaginando ciudadanos 
responsables, capaces de abandonar los propios egoísmos para abrazar el bien 
común, para expresar solidaridad, para defender la tolerancia, para reivindicar la 
libertad, para proteger la naturaleza, para apoyar la justicia…»167.

Por último, Ordine se lamenta de que los clásicos de la filosofía y de la litera-
tura ocupen un lugar cada vez más marginal en las escuelas y universidades. A 
los alumnos solo se les hace leer literatura secundaria, olvidando las fuentes. Es 
muy difícil que la pasión por la filosofía o por la poesía o por la historia del arte 
o por la música brote de la lectura de materiales didácticos168.

En definitiva, las humanidades permiten sustraer al universitario del río de 
Heráclito, en que todo fluye al ritmo de los afanes utilitarios, y, sobre la base del 
contacto directo y actual con los grandes clásicos, le colocan en una posición 
crítica, siempre que no considere aquéllos bajo un aspecto meramente textual y 
arqueológico y no entienda ésta como un simple afán destructor y nihilista. De 
este modo se perfila un tipo humano que, creciendo hacia adentro, sabe respe-
tar sus límites, mostrándose respetuoso y abierto a los demás, a quienes conside-
ra sus semejantes.

C. Las disciplinas humanísticas en la carrera de Derecho

D’Ors se lamentaba de la creciente masificación que en los años ochenta 
comenzaban a sufrir las aulas de Derecho; con todo afirmaba que las Facultades 
de Derecho no debían renunciar a formar «letrados», en lugar de meros «gesto-
res», pues no se trata de convertir a aquéllas en escuelas de especialización pro-
fesional, sino que su enseñanza había de ser «eminentemente teórica y funda-
mental, en la seguridad de que el aprendizaje de las técnicas profesionales 
singulares que vendrá después resultará más fecunda a nuestros alumnos cuanto 
menos hayamos abdicado de nuestro nivel universitario»169.

166	  Cfr. ibid., p. 80.
167	  Ibid., pp. 81-82.
168	  Cfr. ibid., p. 97.
169	  D'Ors, Á., «Sobre las asignaturas histórico-jurídicas del primer año de Derecho», en d’Ors, 

Á., Nuevos papeles…, cit., p. 128.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 155

A Cicerón, abogado y gran orador (entre otras muchas cosas), no le bastó, en 
efecto, conocer el Derecho romano para desplegar sus facultades, sino que, 
como él mismo afirma, tuvo que recurrir a la filosofía y a la historia. Hablando 
de sí mismo sostenía que era un orador salido no de los talleres de los rétores, 
sino de los paseos de la Academia170, con lo que hacía referencia a que conocer 
filosofía es necesario para ser un buen orador, porque «sin la filosofía, nadie 
puede hablar con amplitud y abundancia sobre temas de envergadura y variedad»171. 
Además de la filosofía, el buen orador, según Cicerón, tiene que estar formado 
en la dialéctica, o el arte de la discusión, y en historia, «puesto que el recuerdo 
del pasado y el recurso a los ejemplos históricos proporcionan, con gran deleite, 
autoridad y crédito a un discurso»172. 

Desde la Codificación, el Derecho romano no constituye el Derecho vigente 
cuyo conocimiento debe dominar todo jurista, pero creo que proporciona una 
formación humanística muy necesaria para el alumno de Derecho. Y en ésta 
pueden ser integradas perfectamente las materias a que hace referencia Cicerón: 
la historia y la filosofía, las cuales se imparten oficialmente a través de sendas 
disciplinas académicas de cierta tradición universitaria: la Historia del Derecho y 
la Filosofía del Derecho. En las líneas que siguen voy a efectuar algunas reflexio-
nes, necesariamente muy generales, acerca de estas tres disciplinas. 

Como vimos arriba, el academicismo entraña un compromiso teórico con la 
carrera de Derecho, en la medida en que se busca formar al alumno en las mate-
rias que constituyen el eje de la carrera y enfocadas desde un punto de vista 
general, dejando las partes y las ramas más especiales para los estudios de post-
grado, pero no todos quienes comparten esta premisa se muestran conformes 
con la presencia de las humanidades en la formación básica de los juristas.

En relación con la Historia del Derecho, B. Clavero, eminente especialista en esta 
disciplina, considera, sin embargo, como se ha indicado arriba, que no solo no se 
gana nada con su impartición en los estudios de grado, sino que constituye un 
estorbo para la necesaria unidad y coherencia de la carrera. Aunque yo no soy 
especialista en la materia y, por tanto, me guardo mucho de emitir una opinión 
categórica al respecto, y más frente a una opinión especialmente autorizada, creo 

170	  Cfr. Cicerón, M.T., El orador, 12; se ha consultado la trad. E. Sánchez Salor, Alianza, Madrid, 
2001, p. 31.

171	  Ibid., 14-15 (p. 32). Y más adelante dice: «Y es que sin esta ciencia que acabo de citar [filo-
sofía] no podrá hablar ni explicar con profundidad, con amplitud y con abundancia, nada sobre la 
religión, nada sobre la muerte, nada sobre la piedad, nada sobre el amor a la patria, nada sobre el 
bien y el mal, nada sobre la virtud y el vicio, nada sobre las obligaciones, nada sobre el dolor, nada 
sobre el placer, nada sobre las pasiones y pecados del alma, temas que muchas veces se presentan en 
las causas y que son tratados con excesiva sequedad» (118, p. 78).

172	  Ibid., 120 (p. 80). En general, como señala Spang, no hay retórica sin humanidades, ni 
humanidades sin retórica, dos saberes imprescindibles para el otium y el negotium. Cfr. Spang, K., 
«Humanidades y retórica», cit., p. 126.



Óscar Vergara Lacalle

156	 RDA-2022 - XXVIII

que la mencionada opinión puede aceptarse si concebimos la historia del Derecho 
en el sentido usual arriba indicado, reducida a un mero objeto de estudio erudito, 
a una mera fuente o colección de antigüedades, de la que extraer investigaciones 
que permiten a los profesores universitarios promocionarse en la carrera y ganar 
sus sexenios, con un eventual olvido de los alumnos, e incluso de la sociedad. Pero 
si hacemos esto, caemos en el error de entender la Historia del Derecho como un 
estudio teórico, olvidando que no solo el Derecho es un conocimiento práctico, 
sino que la propia Historia es también en el fondo un conocimiento práctico, y 
con «práctico» no me refiero a útil (aunque la erudición es útil a efectos retóri-
cos), sino a operativo.

Constituye un lugar común afirmar que la historia es maestra de vida, pero algo 
de verdad hay en esto. En efecto, como señala García Gallo, la razón por la que los 
juristas ilustrados del s. xviii sintieron interés por la historia de las instituciones y 
de la cultura y en particular la jurídica173, estuvo determinada por la necesidad de 
alcanzar una formación más completa y comprender mejor el Derecho (vigente)174. 
La Historia del Derecho tiene, según García Gallo, como objeto el estudio, el ori-
gen y transformaciones del Derecho a través del tiempo175. Pero esto se puede 
hacer bajo dos orientaciones principales: la orientación histórica, que estudia la 
Historia del Derecho como una parte o complemento de la Historia general, y 
la orientación jurídica, que centra su atención en el Derecho, y trata de conocer 
éste, no solo en su estado actual, sino en el pasado, para saber cómo ha nacido y 
se ha desarrollado hasta llegar a ser el que hoy es. Concebida de esta manera la 
Historia del Derecho es por su finalidad y contenido una ciencia jurídica que ope-
ra auxiliada por el método histórico176. García Gallo conecta el valor de la Historia 
del Derecho con la noción iusfilosófica de «experiencia jurídica». Lo interesante 
no es estudiar dogmáticamente unos conceptos abstractos, sino analizar cómo han 
sido resueltos los problemas por el Derecho. La experiencia jurídica frente al aná-
lisis dogmático permite conocer las distintas soluciones aplicadas en el tiempo a 
un mismo problema o institución y apreciar su eficacia177. Más abajo vuelvo sobre 
la fundamentación filosófica del carácter práctico de la Historia en general.

En cuanto al Derecho romano, del que tampoco soy especialista, y de nuevo hablo 
sin autoridad y con las debidas cautelas, creo que podríamos prescindir de él en 

173	  En el s. xviii, los historiadores tuvieron que buscar nuevas fuentes de conocimiento, porque 
las crónicas no se habían ocupado de determinados aspectos económicos, culturales, eclesiásticos e 
institucionales, de modo que acudieron a las viejas leyes civiles y eclesiásticas, documentos privados, 
etc. Cfr. García Gallo, A., Manual de Historia del Derecho Español, vol. I (El origen y la evolución del De-
recho), Madrid, 1984, p. 9. No obstante, las primeras cátedras de Historia del Derecho español no se 
crearon en las facultades de Derecho de las universidades españolas hasta 1883.

174	  Cfr. ibid., p. 11.
175	  Cfr. ibid., p. 15.
176	  Cfr. ibid., p. 16.
177	  Cfr. ibid., p. 18.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 157

los planes de estudios de la carrera de Derecho si cayéramos en error de reveren-
ciar el Corpus iuris de un modo dogmático, como el Derecho positivo de nuestros 
días, cuando en puridad tanto el Derecho positivo, como el Derecho romano son 
susceptibles de ser apreciados críticamente. Otra cosa, afirma d’Ors, sería confun-
dir la ciencia jurídica con la teología, que sí cuenta, en virtud de ciertos presupues-
tos de Derecho divino revelado, con verdadero carácter dogmático178.

Aquí se abren dos caminos para el Derecho romano en relación con los estu-
dios de Derecho. Su contribución al Derecho global o su contribución a la for-
mación del carácter moral o del espíritu crítico del estudiante.

En relación con el primer camino, R. Mentxaka sostiene que la docencia del 
Derecho romano histórico se podría complementar con la del Derecho vigente, 
según el sistema alemán, lo que dotaría a los docentes universitarios de los meca-
nismos necesarios para efectuar «la tan necesaria comparación jurídica encami-
nada a extraer esos principios jurídicos comunes […] necesarios para avanzar en 
la construcción europea»179. A su juicio, en una economía mundial en que las 
relaciones humanas han superado fronteras deberíamos cuestionarnos la futura 
formación jurídica en la que todavía se sigue partiendo del conocimiento del 
Derecho nacional180. Es preciso, pues, señala en el mismo lugar, «aceptar la exis-
tencia de un Derecho no estatal que nace de acuerdos, convenios, etc., cuyos 
principales protagonistas son las organizaciones empresariales, las organizacio-
nes no gubernamentales, etc.», un Derecho flexible «que supera en rapidez al 
otorgado por los parlamentos y los Estados y que se escapa a las vías jurisdiccio-
nales estatales usualmente el arbitraje consensuado que proporciona una eficaz 
resolución de controversias». Es para articular este Derecho global que cabe 
recurrir a los principios de Derecho del ius commune e indirectamente al Dere-
cho romano en que se fundamentan181.

Sin perjuicio de esta plausible opinión, la propuesta de d’Ors me parece que 
va más a la raíz. En efecto, para este ilustre romanista, la virtud ejemplar del 
Derecho romano, por la que debe seguir siendo estudiado en la actualidad, con-
siste en haber sido fundamentalmente un derecho científico, es decir, jurispru-
dencial, y no un orden impuesto por el legislador. Los jurisprudentes romanos 
se interesaban por encontrar y conservar las soluciones convenientes para los 
conflictos que surgen entre las personas acerca del aprovechamiento privado de 
las cosas. Sus soluciones debían ser aplicadas por los jueces al dar éstos sus sen-
tencias en los litigios causados por tales conflictos182. Por ello, para d’Ors, el 

178	  Cfr. d’Ors, Á., «Filología y Derecho romano», en d’Ors, Á., Nuevos papeles…, cit., passim.
179	  Mentxaka, R., «Reflexiones de una romanista analógica sobre la formación jurídica (¿y 

virtual?) del siglo xxi», Eunomía 22, 2022, p. 396.
180	  Cfr. ibid., p. 398.
181	  Cfr. ibid., p. 395.
182	  Cfr. d’Ors, Á., Derecho privado romano, Pamplona, Eunsa, 1989, §§ 1-2.



Óscar Vergara Lacalle

158	 RDA-2022 - XXVIII

Derecho romano tiene un fin exclusivamente formativo, que es preparar la for-
ma mental y el espíritu de libertad del joven jurista; habilitarle para servirse del 
Derecho positivo sin convertirse en su servidor183.

Entendido en el sentido del realismo clásico aristotélico-tomista, el saber 
moral no podrá revestir nunca el carácter previo de los saberes susceptibles de 
ser enseñados, de modo que se constituye en el remedio más eficaz contra todo 
dogmatismo; no solo contra un Derecho natural dogmático, sino también contra 
el dogmatismo positivista. Según d’Ors, la perspectiva filológica que cabe adoptar 
para el estudio del Derecho romano le salva precisamente de caer en la decaden-
cia dogmatizante señalada184.

Creo que la alusión que hace d’Ors al iusnaturalismo clásico de inspiración 
aristotélica es especialmente atinada, porque éste sirve a Gadamer, precisamen-
te, para explicar la dimensión práctica o aplicativa de las disciplinas humanísti-
cas. En efecto, para Gadamer, la aplicación del texto es un momento constitutivo 
del proceso hermenéutico185. Y esto es así no solo por lo que se refiere a la her-
menéutica que llevan a cabo el jurista y el teólogo, sino también en la hermenéu-
tica filológica y en la histórica, donde a priori parecería no ser el caso. En efecto, 
en cuanto a la hermenéutica jurídica, es claro que una ley no pide ser entendida 
históricamente, sino que la interpretación debe concretarla en su validez jurídi-
ca. Del mismo modo, el texto de un mensaje religioso no desea ser comprendido 
como un mero documento histórico, sino de manera que pueda ejercer su efec-
to redentor. En ambos casos esto implica que si el texto, ley o mensaje de salva-
ción, ha de ser entendido adecuadamente, esto es, de acuerdo con las pretensio-
nes que él mismo mantiene, debe ser comprendido en cada momento y en cada situación 
concreta de manera nueva y distinta186.

Por eso, para Gadamer, las humanidades forman parte del saber moral (si entendemos 
éste según la phrónesis aristotélica). En efecto, para el Estagirita, el que actúa debe ver 
la situación concreta a la luz de lo que se exige de él en general, pues un saber gene-
ral que no supiera aplicarse a la situación concreta carecería de sentido187. En la 
ética aristotélica, el problema del método está enteramente determinado por el 
objeto; de igual modo, el problema hermenéutico, afirma Gadamer, se aparta evi-
dentemente de un saber puro, separado del ser188. Por eso, la ética no es cuestión de 
método, sino de resultado. Para ver esto resulta particularmente útil la distinción 
que hace Aristóteles entre tekhné o técnica y phrónesis o prudencia o saber moral.

183	  Cfr. d’Ors, Á., «El Derecho romano en la carrera de Derecho», en d’Ors, Á., Nuevos pape-
les…, cit., p. 136.

184	  Cfr. d’Ors, Á., «Filología y Derecho romano», en d’Ors, Á., Nuevos papeles…, cit., passim.
185	  Cfr. Gadamer, H.G., Verdad y método, cit., p. 379.
186	  Cfr. ibid., p. 380.
187	  Cfr. ibid., p. 384.
188	  Cfr. ibid., p. 385.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 159

Así, en la tekhné, la producción está dominada por el eidos, la idea, que es 
previa al proceso productivo, mientras que el saber moral se constituye en relación 
con las circunstancias concretas en que se produce. Esto se ve claramente en el Dere-
cho, como señala acertadamente Gadamer. Lo que es justo no se determina por 
entero con independencia de la situación que me pide justicia, mientras que el 
eidos de lo que quiere fabricar el artesano está enteramente determinado por 
el uso para el que se determina. Así no es exacto concebir la justicia como una 
tekhné para aplicar leyes y reglas a un caso concreto, por mucho que podamos 
hablar de metodología jurídica o del arte del jurista. En efecto, el que diseña un 
objeto puede verse obligado a adaptarse a las circunstancias y modificar su plan. 
Pero esto no implica perfeccionamiento, sino más bien parece una imperfección 
dolorosa. En cambio, el que aplica el derecho en una situación concreta se verá 
obligado seguramente a hacer concesiones respecto a la ley, pero no porque no 
sea posible hacer las cosas mejor, sino porque de otro modo no sería justo189.

Cualquier jurista que tenga cierta práctica y no esté cegado por los prejuicios 
sabe que la ley siempre es deficiente y que hay que modelarla en relación con los 
hechos de cada caso concreto. El mismo positivismo jurídico ha acabado asu-
miendo que no es posible una aplicación puramente, mecánica de la ley, sino 
que ésta debe ser acomodada a través de valoraciones190. Es en este punto que 
Gadamer reivindica la concepción aristotélica del Derecho natural, el cual poco 
tiene que ver con la deformación posterior por obra del racionalismo191, sino con 
la epiekeia o equidad, que es siempre mudable dentro de las coordenadas gene-
rales de la naturaleza de las cosas. 

Estas consideraciones metodológicas acerca de la dimensión aplicativa y prác-
tica de las humanidades sobre el modelo del Derecho natural nos dan pie a 
hacer unas observaciones finales sobre el valor formativo de esta materia: a) En 
un sentido racionalista o moderno puede ser asumido como la fundamentación 
de los derechos humanos o de los derechos fundamentales si no se quiere caer 
en el historicismo, que resulta funesto o autodestructivo como fundamento de 
los mencionados derechos, pues todo lo que se ha tenido la voluntad de poner 
se puede igualmente quitar. b) En segundo lugar, en un sentido clásico, como 
realismo jurídico, sirve para que el jurista tome conciencia de su ineludible res-
ponsabilidad a la hora de la determinación de lo justo, para lo que el Derecho 
positivo solo le presta un auxilio inicial, relativo y no siempre excluyente. c) En 
tercer lugar, el Derecho natural permite formar una conciencia crítica frente a 
los dictados del poder que permite rechazar fundadamente aquello que en nin-
gún caso puede llevar a una solución justa y que en los casos más flagrantes 

189	  Cfr. ibid., p. 389.
190	  Cfr. Serna, P., «Sobre las respuestas al positivismo jurídico», Persona y Derecho 37, 1997, pp. 304 ss.
191	  Cfr. Serna, P., «Modernidad, posmodernidad y derecho natural. Un iusnaturalismo posible», 

Persona y Derecho 20, 1989, p. 167.



Óscar Vergara Lacalle

160	 RDA-2022 - XXVIII

permite afirmar que tal o cual disposición no es Derecho192. Esto también puede 
fundamentarse desde un punto de vista axiológico193. Con esto no se quiere decir 
que tenga que haber una asignatura específica de Derecho natural en la carrera 
de Derecho, pero sí que el tema no puede ser eludido, al menos dentro de la 
teoría de la justicia. 

Añadiré unas últimas y sucintas observaciones relativas a la Filosofía del Derecho. 
J.M. Gil Ruiz, especialista en esta disciplina, se ha preguntado cuáles son las com-
petencias jurídicas que requiere la profesión de abogado y procurador y qué se 
entiende por formación jurídica194. Según lo ya apuntado arriba, la reforma uni-
versitaria tiende a acomodarse a las exigencias del mercado, a cuya luz se determi-
nará después el papel que les corresponde a los saberes jurídicos (y en especial a 
la Filosofía del Derecho). Para Gil Ruiz esto lleva a entender el Derecho como 
mera técnica de organización social. En su lugar propone el procedimiento inver-
so: plantearse primero la idea de Derecho para determinar después el modelo de 
jurista que lo haga posible y el tipo de destrezas que éste requiere195.

Si entendemos el Derecho como un mero texto legal, entonces el modelo de 
jurista adecuado será el que se limita a la mera sistematización dogmática y con-
ceptual de las leyes. Esta visión se corresponde con la tradicional formación 
descriptiva, no práctica y genérica propia del siglo xix, en que la legitimidad de 
la ley está presupuesta y el jurista se considera vinculado política y moralmente 
a ella. Bajo esta óptica la disciplina de la Filosofía del Derecho se convierte en 
una asignatura molesta e inútil. El jurista se convierte en un mero técnico, al 
servicio del poder político196.

Ahora bien, si entendemos el Derecho en función del actual panorama de 
globalización de la economía y de desbordamiento de las fronteras estatales, en 
que el mercado impone sus condiciones, entonces el modelo de jurista más idó-
neo será aquél más familiarizado con las técnicas de organización social. Bajo 
este punto de vista tampoco tiene sentido plantearse conocimientos de Filosofía 
del Derecho197.

Ante este sombrío panorama, en que bajo ambos supuestos el jurista queda redu-
cido a un mero servidor del poder o de los intereses oligárquicos del mercado, es 

192	  Cfr. Tomás de Aquino, Suma de Teología, I-II, q. 95, a. 2 c. Se ha consultado la ed. de la BAC, 
Madrid, 2011,

193	  Cfr. Radbruch, G., Cinco minutos de filosofía del derecho (1945), Themis, Bogotá, 1999, pp. 
69-72. Sobre la juridicidad de las leyes injustas, vid. Seoane, J.A., «Three Ways of Approaching Unjust 
Laws: Aquinas, Radbruch and Alexy», Rechtstheorie 37/3, (2006, pp. 307-327.

194	  Cfr. Gil Ruiz, J.M., «La Filosofía del Derecho de ayer y de hoy. ¿Habrá futuro?», en Puy 
Muñoz, F. (coord.), La universidad humanista en un mundo globalizado, Reus, Madrid, 2007, p. 37.

195	  Cfr. ibid., p. 40.
196	  Cfr. ibid., pp. 42-44.
197	  Cfr. ibid., pp. 44-49.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 161

posible concebir el Derecho que conforma el orden social bajo su aspecto de jus-
ticia. Este concepto de Derecho requiere una formación crítica y humanista en el 
jurista: «Se trata de un jurista que, siendo conocedor del derecho existente, sea 
capaz de elevarse sobre él de forma crítica y reflexiva, o sea, humanista, y de plan-
tear alternativas racionalmente justas y socialmente comprometidas»198.

En efecto, es posible y deseable un estudio de la realidad jurídica en términos 
descriptivos y meramente analíticos, pero esto no es suficiente, como señala P. 
Serna, porque equivale a convertir la pregunta por el «cómo» en la última pre-
gunta de la teoría jurídica, pero he aquí que ésta no puede ser la última pregun-
ta tratándose de una construcción humana como el Derecho, por lo que «no 
solo resulta legítimo, sino necesario, interrogarse por su por qué y su para qué, esto 
es, intentar acceder a una comprensión de la finalidad o propósito para el cual 
han sido creadas»199. Solo esta perspectiva de comprensión, explica Serna, es 
capaz de acceder al «por qué» o al «para qué» que completan la imagen formal 
y estructural aportada por la descripción, mostrando la conexión interna entre 
lo formal y lo sustantivo. Solamente situando los elementos particulares del 
Derecho que resultan de su descripción y análisis en su horizonte significativo o 
de sentido es posible llegar a una comprensión cabal de la realidad jurídica200. Y de 
esto no se pueden encargar las disciplinas positivas de la carrera. 

IV. RECAPITULACIÓN

El Proceso de Bolonia, con carácter general, ha pretendido imprimir un giro 
copernicano en la docencia universitaria. Dejando de lado si este giro ha sido 
realmente efectivo o en cierta medida aparente, uno de sus ejes consiste en con-
siderar al alumno, según la idea clásica, no tanto como un vaso que hay que lle-
nar, sino como una llama que hay que prender. Así, pues, no se trata tanto de 
que el alumno adquiera mecánicamente unos conocimientos, como de que incor-
pore una serie de competencias. El punto clave está en determinar qué clase de 
competencias son las que hay que inculcar en el estudiante. En el reciente deba-
te sobre la docencia universitaria llevado a cabo en la revista Eunomía, no se 
advierte, ni siquiera entre quienes efectúan sus aportaciones desde el mundo 
profesional, una especial inclinación hacia una capacitación profesionalizante 
del universitario. Sin embargo, es éste el camino que parecen estar asumiendo, 
tanto las Universidades, como las autoridades que dirigen el Proceso de Bolonia, 
con la idea de favorecer la inserción laboral de los egresados.

198	  Ibid., p. 49.
199	  Serna, P., «Presupuestos programáticos para la elaboración de un concepto hermenéutico-

ontológico de Derecho», Revista Portuguesa de Filosofia 70/2-3 (2014), p. 207.
200	  Cfr. ibid., p. 208.



Óscar Vergara Lacalle

162	 RDA-2022 - XXVIII

En este trabajo hemos señalado dos grandes problemas con que se encuentra 
la opción profesionalizante. En primer lugar, dificulta que la Universidad pueda 
desarrollar su fin propio, lo que entraña una cierta desvirtuación de ésta y le 
impide efectuar su contribución social más específica. En segundo lugar, no es 
capaz ni siquiera de llevar a cabo con competencia el nuevo papel asignado. Por 
eso nos hemos decantado por una postura academicista, la cual encuentra su 
fundamento sobre tres bases. En primer lugar, los estudios universitarios son en 
buena medida estudios liberales, en la medida en que buscan el saber por sí 
mismo y no al servicio de ninguna otra cosa. En segundo lugar, el universitario 
está llamado a ser un referente axiológico para la sociedad, lo que solo puede 
cumplir si se toma en serio el anterior postulado. En tercer lugar, la Universidad, 
y la carrera de Derecho en particular, no pueden dejar de ofrecer una formación 
humanística, la cual se caracteriza al mismo tiempo por su valor y su falta de 
utilidad.

BIBLIOGRAFÍA

Álvarez Rojo, V. et alii, «Perfiles docentes para el Espacio Europeo de Educación Supe-
rior (EEES) en el ámbito universitario español», RELIEVE. Revista Electrónica de Inves-
tigación y Evaluación Educativa 15/1, 2009, pp. 1-18.

Alvesson, M., «Do we have something to say? From re-search to roi-search and back 
again», Organization 20/1, 2012, pp. 79-90.

Alvira, R., «Sobre el humanismo», Revista Empresa y Humanismo 1, 1999, pp. 133-135.

__, «Sobre la situación de las humanidades hoy», en Alvira, R.; Spang, K., Humanidades 
para el siglo xx, Eunsa, Pamplona, 2006, pp. 13-25.

Aristóteles, Acerca del alma, ed. de Gredos, trad. de T. Calo, Madrid, 1994.

__, Ética a Nicómaco, ed. biligüe del CEPC, trad. de J. Marías, Madrid, s.f.e. y ed. de Gredos, 
trad. de J. Pallí, Madrid, 2012.

__, Metafísica, ed. trilingüe de V. García Yebra, Gredos, Madrid, 1998.

Atienza, M., «Cinco ideas para la formación del jurista de mediados del siglo xxi», Euno-
mía, 22, 2022, pp. 365-378.

Barona Vilar, S., «Psicoanálisis de la enseñanza del derecho en el siglo xxi. ¿Evolución, 
revolución o caquexia?, Eunomía, 22, 2022, pp. 411-440.

Bellver, V.; Talavera, P., «Ortega y la misión de la cultura en la Universidad. La concep-
ción orteguiana del profesor universitario», El Basilisco, 2.ª época, n.º 31, 2001, pp. 
89-94.

Cicerón, M.T., El orador, trad. E. Sánchez Salor, Alianza, Madrid, 2001.

Clavero, B., «Retrospección de un historiador jurista en tiempos posboloñeses», Eunomía 
22, 2022, pp. 379-388.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 163

d’Ors, Á., Derecho privado romano, Eunsa, Pamplona, 1989.

__, Á., Nuevos papeles del oficio universitario, Eunsa, Pamplona, 1980.

Davey, T.; Galán, V., «La Universidad en el 2040», Nueva Revista 30 abril 2021. https://
www.nuevarevista.net/la-universidad-en-el-2040/

Díez de Rivera, I., «La Universidad de Utopía», Nueva Revista 165, 2018, pp. 90-91.

Díez Picazo, L., «Sobre la enseñanza del Derecho en España. Un alegato», Eunomía 22, 
2022, pp. 469-475.

Faramiñán, J.M. de, «Against Bolonia», Revista de Estudios Jurídicos n.º 10, 2010 (Segunda 
Época), pp. 1-11.

Fernández Fernández, I; Madinabeitia Ezkurra, A., «La transformación docente de la 
universidad a veinte años de Bolonia: balance y claves para un futuro por definir», 
Profesorado. Revista de currículum y formación del profesorado 24/2, 2020, pp. 28-52.

Fernández Ruiz-Gálvez, E., «Gabriel Marcel y el compromiso político del filósofo», en 
AA VV, Estudios en recuerdo de la profesora Sylvia Romeu Alfaro, t. I, Universidad de Valen-
cia, 1989, pp. 333.-344. 

Forment, E., «Ortega y Gasset y la misión de la Universidad», Espíritu XLVIII, 1999, pp. 
83-100.

Gadamer, H.-G., Verdad o método, Sígueme, Salamanca, 2012. 

García Gallo, A., Manual de Historia del Derecho Español, vol. I (El origen y la evolución 
del Derecho), Madrid, 1984. 

Gil Ruiz, J.m., «La Filosofía del Derecho de ayer y de hoy. ¿Habrá futuro?», en Puy 
Muñoz, F. (coord.), La universidad humanista en un mundo globalizado, Reus, Madrid, 
2007, pp. 37-56.

Goyanes, M.; Rodríguez Gómez, E.f., «¿Por qué publicamos? Prevalencia, motivaciones 
y consecuencias de publicar o perecer», El profesional de la información 27/3, 2018, pp. 
548-558.

Heidegger, M., Introducción a la metafísica, trad. de A. Ackermann, Gedisa, Barcelona, 
1993.

Hutchins, R.M., La universidad de utopía, trad. de N. Rosenblatt, Eudeba, Buenos Aires, 
1961.

__, «Los fines de la educación», trad. de J. Aranguren, Nueva Revista 166, 2019, pp. 166-
181.

Jaspers, K., La idea de universidad, trad. de S. Martín, Eunsa, Pamplona, 2013.

Laval, Ch., La escuela no es una empresa. El ataque neoliberal a la enseñanza pública, trad. de 
J. Terré, Paidós, Barcelona, 2004. 

Lewis, H.R., Excellence Without Soul. Does Liberal Education Have a Future?, Public Affairs, 
Nueva York, 2007.

Llano, A., «Sentido actual de las humanidades», en ALVIRA, R.; SPANG, K., Humanidades 
para el siglo xx, Eunsa, Pamplona, 2006, pp. 47-60.

https://www.nuevarevista.net/la-universidad-en-el-2040/
https://www.nuevarevista.net/la-universidad-en-el-2040/


Óscar Vergara Lacalle

164	 RDA-2022 - XXVIII

Lukianoff, G.; Haidt, J., «The Coddling of the American Mind», en la versión castellana 
de J. Aranguren «La mimada mente americana», Nueva Revista, 165, 2018, pp. 98-124.

__, La transformación de la mente moderna. Cómo las buenas intenciones y las malas ideas están 
condenando a una generación al fracaso, trad. de V. Puertollano, Deusto, Barcelona, 2019.

Martín Rebollo, L., «Sobre la formación del jurista del siglo xxi (un retablo más o 
menos utópico con Bolonia como fondo)», Eunomía, 22, 2022, pp. 446-468.

Menor Sánchez, P., «Reflexiones sobre la formación de los abogados del siglo xxi», 
Eunomía 23, 2022, pp. 425-431.

Mentxaka, R., «Reflexiones de una romanista analógica sobre la formación jurídica (¿y 
virtual?) del siglo xxi», Eunomía 22, 2022, pp. 389-404.

Newman, J.H., «El saber como fin en sí mismo», en Newman, J.H., Discursos sobre el fin y 
la naturaleza de la educación universitaria, 2.ª eds., trad. de J. Morales, Eunsa, Barañáin, 
2011, pp. 123-142.

Ordine, N., La inutilidad de lo inútil. Manifiesto, trad. de J. Bayod, Acantilado, Madrid, 
2016.

Ortega y Gasset, J., «Misión de la Universidad», en Ortega y Gasset, J., Misión de la 
Universidad y otros ensayos afines, Madrid, Revista de Occidente, 1965, pp. 14-78.

__, «Sobre las carreras», en Ortega y Gasset, J., Misión de la Universidad y otros escritos 
afines, Madrid, Revista de Occidente, 1965, pp. 127-154.

Ottmann, H., «Las ciencias del espíritu en el mundo técnico-industrial o por qué no 
deben justificarse con argumentos de utilidad», en Alvira, R.; Spang, K., Humanida-
des para el siglo xx, Eunsa, Pamplona, 2006, pp. 75-84.

Perceval, J.M.; Fornieles Alcaraz, J., «Confucio contra Sócrates: la perversa relación 
entre la investigación y la acreditación», Anàlisi 36, 2008, pp. 213-224.

Pieper, J., «¿Qué significa filosofar?», en Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, Rialp, 
Madrid, 1983, pp. 77-169.

__, «Lo académico, el funcionario y el sofista», en Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, 
Rialp, Madrid, 1983, pp. 171-228.

__, «Ocio y culto», en Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, Rialp, Madrid, 1983, pp. 9-76.

__, Defensa de la filosofía, trad. de A.E. Lator, Herder, Barcelona, 1973.

Platón, Teeteto, ed. de Gredos, Madrid, 2007.

Polo, L., «El profesor universitario», en Polo, L., Claves de la universidad y del profesor 
universitario, Eunsa, Pamplona, 2018, pp. 4-42.

__, «La crisis de la Universidad», en Polo, L., Claves de la universidad y del profesor universi-
tario, Eunsa, Pamplona, 2018, pp. 63-92.

Radbruch, G., Cinco minutos de filosofía del derecho (1945), Themis, Bogotá, 1999.

Riemen, R., Nobleza de espíritu. Una idea olvidada, trad. de Godele de Sterck, Taurus, 
Madrid, 2019.



Profesionalismo o academicismo en la formación jurídica

RDA-2022 - XXVIII	 165

Sáenz Castro, D., «La formación del jurista en el siglo xxi desde la perspectiva del ejer-
cicio profesional de la abogacía», Eunomía 23, 2022, pp. 432-437.

Seoane, J.A., «Three Ways of Approaching Unjust Laws: Aquinas, Radbruch and Alexy», 
Rechtstheorie 37/3, 2006, pp. 307-327.

Serna, P., «Presupuestos programáticos para la elaboración de un concepto hermenéuti-
co-ontológico de Derecho», Revista Portuguesa de Filosofia 70/2-3, 2014, pp. 205-230.

__, «Modernidad, posmodernidad y derecho natural. Un iusnaturalismo posible», Persona 
y Derecho 20, 1989, pp. 155-188.

__, «Sobre las respuestas al positivismo jurídico», Persona y Derecho 37, 1997, pp. 279-314.

__, Filosofía del Derecho y paradigmas epistemológicos. De la crisis del positivismo a las teorías de la 
argumentación jurídica y sus problemas, Porrúa, México, 2006.

Shekman, R., «How journals like ‘Nature’, ‘Science’ y ‘Cell’ are damaging science», The 
Guardian, 9 de diciembre de 2013, recogido en la edición de 12 de diciembre de 2013 
de El País.

Solé Blanch, J., «El cambio educativo ante la innovación tecnológica, la pedagogía de 
las competencias y el discurso de la educación emocional», Teri 32/1, 2020, pp. 101-
121.

Spang, K., «Humanidades y retórica», en Alvira, R.; Spang, K., Humanidades para el siglo 
xx, Eunsa, Pamplona, 2006, pp. 125-148.

Tejada, J.; Ruiz, C., «Evaluación de competencias profesionales en Educación Superior: 
Retos e implicaciones», REDU. Revista de Docencia Universitaria 18/1, 2020.

Universidad de Deusto, Marco pedagógico UD. Orientaciones generales, Universidad de 
Deusto, Bilbao, 2001.

Zornoza, J., «La formación del jurista a mediados del siglo xxi. Más preguntas que res-
puestas», Eunomía 22, 2022, pp. 476-483.

Zabalza, M.A., «Ser profesor universitario hoy», La cuestión universitaria 5, 2009, pp. 
68-80.




