
TAMBURLAINE Y SU TEORIA DEL PODER 

Francisco Javier SANCHEZ ESCRIBANO 

Dentro de la- obra de Ch. Marlowe destaca la monumental Tamburlaine * - que, si no es la más perfecta, tiene el valor de haber gustado a un público que Ppidié una segunda parte. Escrita.en una época en que Inglaterra se encontraba sumida en profundos cambios sociopolíticos; esta obra de Teyes y pastores, de muertes atroces y humillaciones de la monarquía establecida, está repleta de términos afines al de “poder” que debemos utilizar con suma prudencia. Porque nuestro personaje, bajado de las montañas, viene provisto de su propia teoría del poder. 
El 17 de noviembre de 1558 Isabel I se convierte en reina de Inglaterra. Con ella el país refuerza sus estructuras sociopolíticas y abre las puertas a una nueva era de su historia. La primera consecuencia es el reforzamiento dei poder en torno al monarca, hecho ya iniciado por su padre, Enrique VIIL La propaganda se la hacen los propios intelectuales, sobre todo aqueilos que trabajan bajo la protección real o de la nobleza. El orden político es comparable al orden cósmico ¥, como él, ha sido designado por Dios, leemos en el Book of Homilies, de 1547. También John 

1 Todas las citas corresponden a Tucker Brooke: The Works f Christopher Marlowe. Oxford, Clarendon Press, 1910. 



56 

Norden, por su parte, observa en Vicissitudo Rerum que de la misma 
manera que en el cosmos existe una balanza que impide el desastre, 
igualmente ocurre en los elementos y los humores y, por fin, en la 
comunidad presidida por el rey. Este mismo autor, en A Christian 
Familiar Comfort, compara al Estado con el Cosmos y a la reina 
Isabel y su Consejo con el “primum mobile”. Sin embargo, la 
imagen más utilizada es la del Rey Sol, el primero como regidor del 
Estado y el segundo del Cosmos. Esta idea es, sin duda, la que más 
persiste en la época isabelina, y Shakespeare la utiliza en Troilus and 
Cressida. 

Otros teóricos del siglo XVI inglés comparan al Estado con el 
cuerpo humano, donde cada parte debe ayudar a las otras. 
Destacaremos, entre otros muchos, a John of Salisbury, amigo de 
Thomas Becket; a Davis of Hereford y su versión basada en la 
Trinidad, la mente humana y el orden social; a Nicholas Breton y, 
sobre todo, a Thomas Starkey, capellán de Enrique VIII cuando 
Cromwell era Canciller, y su Dialogue between Cardinal Pole and 
Thomas Lupset. En él toma cualidades o condiciones humanas ya 
postuladas por los griegos, necesarias para alcanzar la felicidad 
humana, y las aplica comparándolas al Estado. Aquellas son: salud, 
fuerza, virtud, belleza, amigos y riqueza?. Para terminar este 
corto recuento de teorías sociopolíticas de la época isabelina 
podemos resumir con L. G. Salinger que, según aquellas, “the whole 
universe was governed by divine will; Nature was God's instrument, the 
social hierarchy a product of Nature. It followed for Tudor theorists 
that subordination and unity were the natural rules for Jamilies and 
corporations and, above all, for the state, a body politic which should 
de subject to a single head. The state was concerned with men's souls 
as much as their goods. But at the same time, the order founded on 
Naturesexisted for man's benefit, and man as such was an integral part 
ofir*. 

Decíamos al comienzo que Tamburlaine era una obra de pastores 
y reyes. Sin embargo, la discusión de la monarquía debemos 
considerarla como un hecho implícito ya que ésta, como tal, en muy 
raras ocasiones es tema de los versos de Marlowe. En esta obra, 
escrita en un lenguaje rico en metáforas, antítesis e hipérboles, el 
espectador se ve enfrentado a un continuo bombardeo de términos 

2 Vid. TILLYARD, E. M. W.: The Elizabethan World Picture. Penguin Books, 
Harmondsworth, 1963. pp. 108-120. 

3 SALINGER, L. G.: “The Social Setting”. The Pelican Guide to English 
Literature, 2 The Age of Shakespeare. Penguin Books, Harmondsworth, 1970. p. 18. 

57 

afines a “poder” cuyo significado debemos tratar debidamente. 

Siegfred Wyler hace un estudio muy interesante de lo que él llama 

“semantic field of power” en Tamburlaine. Los constituyentes de ese 
campo semántico son los siguientes: “command, to command, 
commander, to conquer, conquering, conqueror, conquest, to control, 

crown, to crown, diadem, dominion, duke, emperor, empery, empress, 

Jorce, to force, general, to govern, great, greatness, imperial, 

imperious, king, kingdom, lord, magnificence, magnificent, mighti- 

ness, mighty, monarch, monarchy, to opress, oppression, overthrow, 

potentate, power, prince, princely, puissant, queen, regent, reign, to 

royalise, royal, to rule, sceptre, sovereign, sovereignty, strength, to 
strengthen, to subdue, submission, sway, to terrify, terrour, threat, to 

threaten, throne, triumph, to triumph, triumphant, triumphing, 

tyranny, tyrant, to vanquish, victorious, victory” *. 
Extraña que Marlowe utilice en esta obra una gama tan amplia 

de constituyentes de este campo semántico. Sin embargo, lo que no 

parece ser más que un grupo de sinónimos casi idénticos, resulta ser 

un claro sistema bien definido. Así, por ejemplo, “to command” 

denota, exclusivamente, el ejercicio del poder por un rey como 
representante de su dinastía; “to control” también denota el ejercicio 

del poder, pero en manos de una persona poderosa y no de un rey 

dinástico; “to rule” vuelve a significar lo mismo, pero sólo por una 

persona a la que una autoridad superior así se lo ha ordenado; por 

fin, “to reign” denota el uso de la autoridad por la cabeza del 
estado, especialmente por el monarca de Persia. 

— Marlowe no sólo permite que su héroe se alce con un poder 

absoluto y se convierta en el monarca más grande, sino que también 

se consagre a sí mismo como rey. El término “king” aparece más de 

cien veces, lo que nos hace pensar que es también uno de los 

principales temas de la obra. Apoyándola encontramos otros 
constituyentes relacionados con ella, como “to royalise”, “royally”, 
“crown”, “throne”, “prince”, “princely”, “sovereign”, “sovereignty” 

¥ “majesty”. Tamburlaine, por su parte, recibe los apelativos de 

“lord”, “monarch”, “regent”, “conqueror”, “tyrant”, etc., ninguno 

de los cuales lleva implícita la necesidad de ser de noble nacimiento, 

ni siquiera “monarch”, puesto que, si nos atenemos a su etimología, 

significa “único gobernante”. El espectador de la época Tudor tiene 

4 WYLER, Siegfred: Citándose a sí mismo. “Marlowe's Technique of Communi- 
cating with his Audience, as seen in this Tamburlaine, Part I", English Studies, 
XLVIIL 4, August 1967. p. 308. 



58 

una idea muy clara de lo que debe ser un Tey, como dice R. L. 
Anderson: “The Divine Right theory of kings involves of course the 
proposition that monarchy is an institution divinely established. It 
maintains that the right to rule, acquired by birth, cannot be forfeited 
by incapacity in the heir, despotism, or acts f usurpation” 5. 

La importancia de ser de ñoble nacimiento la podemos ver en el 
comentario de Mycetes “T am not wise enough to be a kinge” (v. 28) 
pero, sin embargo, es rey “by Parentage”. 

Si partimos de estos principios Tamburlaine no es rey. Si lo son, 
en cambio, Mycetes, Baiazeth y otros. El los derrota pero, aún con 
todo, no es rey. Antes su concepto de rey debe ser aceptado por el 
público y adecuarlo a la teoría general. Este proceso de convenci- 
miento comienza cuando predice: “For Fates and Oracles of heauen 
haue sworne - / - To roialise the deeds of Tamburlaine.” vv. 605-6. 

A partir de estos versos podemos asistir a la lucha de nuestro 
héroe por adquirir las prerrogativas de un rey. El suceso crucial en 
este camino es la caída de Baiazeth y su humillación: “And be the 
Joot-stoole of great Tamburlaine, | That I may rise into my royal? 
throne.” (vv. 1458-9). 

En estos versos ya utiliza términos como “royal?” y “throne”, 
propios de un rey de noble nacimiento, como pertenecientes a sí 
mismo. A partir de ahora Marlowe ya no dudará en referirse a él en 
términos parecidos hasta llegar a los versos decisivos en los que 
Tamburlaine expresa su teoría cuando nombra reyes tributarios a 
algunos de sus gencrales: “Deserue these tytles I endow you 
with | By valour and by magnanimity, | Your byrthes shail be 
no blemish to your fame, | For vertue is the fount whence honor 
springs, | And they are worthy she inuesteth kings”. (vv. 1766-70). 

El camino de Tamburlaine hacia el título de rey se encuentra asi 
libre de la única dificultad, “of noble birth”, que se ve reemplazada 
por lo que él llama “virtue”. El término “king” adquiere un nuevo y 
más rico significado que comprende las nociones tradicionales de 
“power”, “wisdom”, “will”, “energy”, “leadership”, “obedience” 
(“loyalty”) y un par intercambiable, “of noble birth” y/o “virtue”, 
concepto que adquiere un valor semejante al latino “virtus”. A este 
respecto, Irving Ribner dice de Tamburlaine que es “the symbol of 
Renaissance virtu, precisely the type of leader whom Machiavelli saw 

5 ANDERSON, R. L.: “Kingship in Renaissance Drama”, Shakespeare Quar- terly, XLI, April 1944, p. 148. 

59 

as capable of reforming a corrupt Italy, unifying it, and expelling its 
foreign invaders” 5. 

Paralelamente a esta justificacion de su ascenso al poder; 

Tamburlaine lucha por la consecución de la corona, en su doble 

valor simbólico de poder y reino. Para él, dice J. B. Steane, “ir is the 

symbol of absolute power, the reward of aspiration, the climb after 

knowiedge. Aspiration and knowledge. are no use without power, and 

the crown represents it, the greatest a man can obtain” 7. De ellose 
da cuenta Eduardo II poco antes de morir *... Sabe que mientras 
tenga la corona nadie podrá proclamarse rey. Lo mismo le sucede al 

imbécil y cobarde Mycetes, que se resiste a entregarla a Tamburlaine 

en una escena lamentable: “Wel, I meane you shall haue it 

againe,.. | - Here take it for a while, I lend it thee, | Till I may 

see thee hem'd with armed men. | Then shair thou see me pull it 

from thy head” (vv. 690-702). 

Frente a un Tamburlaine convencido los reyes con los que se 
enfrenta al principio o son débiles o éllos mismos son usurpadores 

de la corona que llevan puesta. Cosroe se la- ofrece después de 

arrebatársela a su hermano. Posteriormente se enfrenta a él y la 

pierde. El pastor ascendido a rey se coronará a si mismo, acción que 

veremos repetidas veces en Shakespeare: La coronación es, precisa- 

mente, una de las claves para comprender la teoría del poder de 

nuestro héroe. Harry Levin nos lo confirma cuando dice que 

“coronation, even more than deposition, sets the key for the play; and 

crown is the all-powerful monosyllable that is bandied back and forth 

from scene to scene, no less than fifiy times””. 

Este enfrentamiento de Tamburlaine con la monarquía estable- 

cida reune unas características y se produce en unas circunstancias 
que no podemos olvidar. Comienza la acción con escenas donde se 

nos muestra una monarquía en un estado lamentable de corrupción 
y debilidad, lo que parece justificar la intervención de nuestro héroe. 

El rey Mycetes, nacido bajo los signos de Cincia y Saturno pero sin 

la influencia de Júpiter, del Sol ó de Mercurio, es incapaz hasta de 

hablar ante su corte del problema planteado por la revuelta de un 

6 RIBNER, Irving: “Marlowe and Machiavelli”, Comparative Literature, Fall, 
1954, p. 354. 

7 ;TEANE, 3. B.: Marlowe: A. Critical Study. Cambridge, At the University 
Press, 1964, p. 79. 

8 MARLOWE, Ch.: Edward IL vy. 2083-2093. 
9 LEVIN, Harry: Christopher Marlowe: The Overreacher. London, Faber and 

Faber, 1964. p. 58. 



60 

pastor, y delega la responsabilidad en su-hermano Cosroe: “Brother 
Cosroe, Ifindmy selfe agreew’d, | Yet insufficient 10 expresse the 
same: | Forit requires a great and thundering speech: | Good 
brother tell the cause vnto my Lords, | Iknow you haue a better 
wit than 1” (vv. 9-13). 

El problema planteado a la monarquía persa lo veclaramente el 
hermano. El primer asunto a tratar no debe ser “warring with a 
4hiefe” (v. 96), sino nombrar gobernadores apropiados para evitarla 
revuelta de todos sus reinos, “Vrlesse. they haue a wiser king than 
you” (v. 100). La primera acusación contra Mycetes, en boca de su 
propio hermano, es su falta de “wisdom”, una de las cualidades que 
debe tener un rey, como veíamos anteriormente. Es una nueva 
justificación, esta vez la del levantamiento de gran parte de los 
nobles, que proclaman rey a Cosroe. Este busca la alianza de 
Tamburlaine para derrotar a Si hermano pero no la consigue. 
Nuestro héroe encuentra la puerta abierta para derrotarlos a los 
dos. Se enfrenta a un rey y a una monarquía que carecen de las 
cualidades que enumerábamos al comienzo. Apoderarse de la 
corona sólo va a ser cuestión de tiempo. 

La suerte que espera a los que se enfrentan al pastor escita va a 
ser el escarnio, la humillación y la muerte violenta. Ya hemos 
comentado la derrota de Mycetes, objeto de traición por su propio 
hermano, y de mofa por Tamburlaine. Pero quienes sin duda alguna 
reciben el mayor castigo son Baiazeth y su esposa Zabina. Tras su 
derrota, nuestro héroe los lleva encerrados en una jaula, siguiendo 
la marcha de todos sus movimientos de tropas. Esta humillación es 
llevada a su extremo cuando el rey sirve de “foot-stoole” (v. 1445) 
para el vencedor. Esta imagen ya la encontramos en el relato de 
Pero Mexía, una de las fuentes de esta obra: “El cual (Tamorlán), 
gozando todo lo posible de la victoria, le hizo hacer muy fuertes 
cadenas y una jaula donde dormía de noche; y así aprisionado, cada 
vez que comía le hacía poner debajo la mesa como a lebrel, y de lo que 
él echaba de la mesa le hacía comer, y que de sólo aquello se 
mantuviese. E cuando cabalgaba lo hacía traer que se abajase y pusiese 
de manera que, poniéndole el pié encima, subiese él en su caballo. Y en 
este tratamienio lo trajo y tuvo todos los días que vivió” 10 

Baiazeth, por su parte, no duda en aplastar su cabeza contra los 
barrotes de la jaula, mientras que su esposa Zabina entra en un 

10 MEXIA, Pero: Silva de Varia Lection. Madrid, Sociedad de Bibliófilos 
Españoles, 1933. Tomo I, p. 417. 

61 

estado de locura que recuerda el de Lady Macbeth o el de Ophelia, y 

también pone fin a sus días estrellando su cabeza contra los 
barrotes. 

Derrota y muerte acompañan el ascenso de Tamburiaine. Sus 

propios hijos se ven sometidos a su ley so pena de morir en el intento 

de transgredirla. Es curioso que sea uno de ellos la única victima 
directa de su ira dentro del escenario, a pesar de la intercesión de sus 
generales y de uno de sus hijos: “Stand up, ye base unworthy 

souldiers, | Know ye not yet the argument of Armes?”. (vv. 3773- 

4). 

) Las palabras de Tamburlaine son bien explicitas. Calyphas debe 
morir porque así lo exigen las leyes de las armas, las suyas, 

naturalmente, porque el rey Orcanes, ante esta acción, explica cuál 

es la diferencia entre ambos: “Thou shewest the difference twixt our 

selues and thee N / In this thy barbarous damned tyranny.” (vv. 
3812-3). 

Oly)mpia, por su parte, mata a su propio hijo para seguir todos la 

suerte del padre. Los reyes Orcanes, Trebizon, Soria y Jerusalén se 

ven puestos a tirar del carro del vencedor con los atelajes de los 

caballos. El gobernador de Babilonia muere colgado de lás murallas 

y acribillado a flechazos. Muerte y destrucción constituyen el 

verdadero carisma del ascenso de Tamburlaine. 
Nacido bajo el signo de una rara combinación de los planetas, 

nuestro héroe es un personaje total, una mezcla rara de los cuatro 

elementos. De pastor, pasa a ser líder de un inmenso número de 

hombres y dueño del mundo. Cada contendiente es más formidable 

que el anterior, cada ejército más numeroso y cada victoria más 

importante que la anterior. Desde los mil caballeros al mando de 

Theridamas enviados para atacar las pocas huestes de un pastor 

Tebelde, las batallas van adquiriendo, de escena en escena, el valor 

de una lucha de todos contra todos, de medio mundo contra la otra 

mitad, con ejércitos más numerosos que las estreilas, en clara 

alusión a las batalias y los números bíblicos. 

En Parte Segunda es donde los ejércitos adquieren mayor 

masificación. En el bando de Tamburlaine, Theridamas, ya rey de 

Argel, trae “ten thousand Greeks”, “Twise twenty thousand valiant 

men at armes” y “Fiue hundred Briggandine” (vv. 2687-2691); 

Usumcasane, rey de Marruecos, “A hundred thousand expert 

soldiers” (v. 2701), mientras que Techelles, rey de Fez, trae “an hoste 

of Moores trainde to the war” (v. 2710). Después cada uno de ellos da 

cuenta de sus conquistas, que van desde el sur de la Galia y las 



62 

costas de España, por Gibraltar, hasta las islas Canarias.. Han 

cubierto toda Africa, incluido Zanzibar y toda una serie de regiones 

desconocidas o recién descúbiertas, con nombres exóticos, que 

Marlowe debió tomar del mapa Theatrum Orbis Terrarum, de 
Ortelius. 

Orcanes, por su parte, cuenta con “a hundred thousand men in 

arms” (v.3149), además de las del rey de Jerusalén, que son tantas: 

“That on mount Sinay with their ensignes spread, | Looke like the 

parti-coloured cloudes of heaven.” (vv. 3157-8). Y las del rey de 

Trebizon “seuenty thousand strong” (v. 3168). 

El propio Tamburlaine, ya bajo los efectos de los primeros 

síntomas de la muerte cercana, no quiere morir sin dejar constancia 

de lo conseguido: “Here I began to martch towards Persea, | 

Along Armenia and the Caspian sea, “| And thence unto Bythinia, 

where I tooke -| The Turke and his great Empresse prisoners, —| 

Then martcht I into Egypt and Arabia, | And here not far from 

Alexandria, | Whereas the Terren and the red sea meet, / 
Being distant lesse than ful a hundred leages, | 1 meant to cuta 

channel to them both, | That men might quickly saile to India. — | 

From thence to Nubia neere Borno Lake, | And so along the 

Ethiopian sea, | Cutting the Tropicke line of Capricorne, | I 

conquered all as far as Zansibar. | Then by the Northerné part of 

Affrica, | I came at last to Graecia, and from thence | To 
Asia, where I stay against my will, -| Which is from Scythia, where 

1 first began, | Backeward and forwards nere fiue thousand 

leagues”. (vv. 4519-4537). 

Si existe algo más por conquistar eso queda para sus hijos. 

Como hemos podido comprobar, Tamburiaine se enfrenta al poder 

establecido, partiendo de una nueva, aunque similar, teoría del 

poder. Hasta llegar a esa inmensidad de sus conquistas con sus 

innumerables soldados, los comienzos se ven facilitados por una 

monarquía débil y corrupta que debiera enfrentársele y que no lo 

hace. El la humilla y la destruye. El siguiente paso consistirá en 

enfrentarse a Dios, de quien ha recibido el poder y de quien se 
considera su propio “scourge”.


