
LA ESTRUCTURA SÍQUICA DE TITO
ANDRÓNICO

(SEGUNDA PARTE)

José Mª. BARDAVIO

Así funciona efectivamente el depósito simbólico de esos tres re-
galos. Son, en verdad, una pobre cesión consecuente con un ello
inutilizado y carente de pulsiones por efecto de la fuerza hegemó-
nica del superyó sobre el total síquico de Tito Andrónico. Desde una
consideración perfectamente tópica de la simbología freudiana es-
tá bien claro que tales regalos contienen una segura dotación libi-
dinal inconsciente. Puesto que al dar, Tito integra en Saturnino lo
que otrora se mostró tan fecundo, su sexualidad (contenido simbó-
lico de la espada), detenida ahora (carro) y sin apetencias posibles
(Tamora).

Pero debemos pensar que nadie se despoja inconscientemente de
tanto por nada. El inconsciente no es magnánimo sino que se mo-

viliza de acuerdo a tensiones que obviamente carecen de moral (la

moral, la ética, son construcciones del consciente), por lo tanto ha-

bría que descartar esa primera interpretación de los regalos como

efecto de un ello inutilizado por el superyó, para ir mucho más le-

jos en el desvelamiento de su sentido oculto. ¿Cuál es el rasgo ca-

racterológico más seguro de Tito Andrónico?: Su condición de pa-

dre feroz que, abismado irracionalmente en la defensa de sus inte-



22

reses patrios, ha olvidado que sus hijos son seres humanos y, por
lo tanto, más sagrados que las ideas que por defenderlas (las ideas
del padre, no las suyas) les ha costado la vida. Como en la organi-
zación de la horda primitiva, Tito ha convertido a sus hijos en gue-
rreros (cazadores), les ha apartado de las mujeres (incesto) y cree

que están dominados por el bagaje ideológico y moral (nacimiento

de las religiones) que sostiene el ser de Tito (jefe y padre). En un

elocuente paralelismo con la orda primitiva, el gran jefe Tito expan-

de su autoridad y su dominio en la tribu familiar (ideología, acti-

vidad y sexo). Guerreando constantemente, sus hijos ni piensan ni

se evaden del padre. Todo este sistema de cosas se han mantenido

durante mucho tiempo y los hijos han ido muriendo en su obliga-

da fidelidad. Pero esas mismas muertes tenidas a nivel consciente.

por el padre como hechos gloriosos, no han podido satisfacer a los

escasos hijos todavía con vida. Los hijos, efectivamente, se han he-

cho dueños de su propia iniciativa apoyando abiertamente a Bas-
siano y no a Saturnino. El apoyo a Bassiano es un signo nuevo den-
tro de la ordenación estructural del clan Andrónico. Tal signo sig-
nifica la fractura de la norma que regía al clan.

¿Cuál es la respuesta de Tito Andrónico, padre de unos hijos

que se desvían de sus ideas políticas y de su autoridad?: Advertido

Tito del plan de Bassiano de desposar a su hija Lavinia y la conni-

vencia de sus hijos con respecto a tal plan, su subconsciente gesta

.. y organiza la siguiente respuesta: defenderá obsesiva e irracional-

mente el nombramiento de Saturnino; se proyectará en su persona;

añadirá mediante los regalos la adecuada dotación libidinal que su

propio narcisismo sugiere no posee Saturnino; y reconstruye el duo

parental de la familia Andrónico original emplazando a Lavinia, su

hija, en el lugar que ocupó la esposa muerta. Este plan reporta las

siguientes ventajas: al quedar reconstruido el cuadro edípico origi-

nal mediante la reconversión fantástica de Lavinia no como hija si-

no como esposa de Tito, éste puede oponerse con la espada a las

intenciones incestuosas de los hijos que ya no aspiran a poseer a La-

vinia vía Bassiano (como su inconsciente tribal les inspira) sino que

aspiran a la posesión de una Lavinia-madre tal y como ha recrea-
do el inconsciente de Tito. Es por eso por lo que matar a Mucio es
reemprender el camino del filicidio. Es por eso por lo que matar a
Mucio es coherente con la respuesta del padre universal ante el hi-
jo (hijos) que aspiran al incesto. Para el subconsciente de Tito. el
rapto de Lavinia es el rapto de la esposa y, por lo tanto, de la ma-
dre de sus hijos (que ahora raptan a su madre). Nada hay más cierto

23.

que el propio texto para asegurar esta hipótesis, léase (desde la pers-

pectiva inconsciente y con sumo detenimiento, la conversación man-

tenida entre Tito, sus hijos, y Marco, en torno a la muerte de

Mucio en la penúltima parte del primer acto y notaremos el elocuen-
te rencor irracional (subconsciente) que aflora en las palabras de Ti-
to ante el rapto de Lavinia y la inmediata muerte de Mucio. Odio,
rencor y angustia que sólo puede explicarse entendiendo la lucha
subconsciente (la trágica épica edípica familiar) despertada por la
traslación incestuosa de que ha sido objeto Lavinia. En suma, cuan-
do Lavinia, la única hija, va a ser poseída por Bassiano (Bassiano
afín a sus hijos), Tito Andrónico apoya perfecta e irracionalmente
a un incompetente (Saturnino) con el fin exclusivo e inconsciente
de prestándole sus atributos sexuales (espada) y transfiriéndose él
mismo a Saturnino poseer, o al menos conciliar, la posesión de La-

vinia. Tito no regala a Saturnino nada sino que emplaza (fetichis-
tamente) estos objetos en el donado no para que él (Saturnino) los
utilice sino para ser utilizados ideal y fantásticamente por el pro-
pio Tito: Así pues, la continuación histórica (desde Totem y Tabú)

a nivel profundo, inconsciente, de la batalla primigenia por el bo-

tín que supone la hembra (y el cúmulo de poder que significa la po-
sesión misma), continúa. Continúa la lucha por el emplazamiento
privilegiado del potencial libidinal incestuoso y continúa la estra-
tegia edípica. Se renueva, en suma, la rutina épico-edípica univer-
sal con la conversión de Lavinia en esposa fantástica de Tito.

Pudiendo así y desde entonces (y por pura definición edípica) im-

pedir el acceso también fantástico de sus hijos hacia esta hermana.

deseada como madre por ellos pero succionada simultáneamente
como esposa por Tito.

Saturnino impresionado por la violenta respuesta de los Andró-

nico y viendo alarmado que su primera disposición como empera-

dor ha levantado una respuesta tan abiertamente enconada, culpa

a todos, incluído Tito Andrónico, de lo que él considera una cons-.

piración contra su persona. Tito no puede creer a sus oídos. El em-

perador le inculpa a él directamente de falsos manejos tendentes a

desacreditarlo y, fulminado por tanta ingratitud, Tito exclama: Oh :

monstruosidad! ¿Qué reproches son estos? Saturnino inculpando a

todos quiere dejar bien claro que no necesita de nadie para gober-

nar, y en un acto que muestra más sensatez que pretendidas dotes..

de buen gobernante, decida desposar a Tamora, que, obviamente, r

acepta: Seré tu humilde servidora, la tierna nodriza y. la madre de

tu juventud. El emperador insiste en que la boda se realice allí mis-...

mo. Y así se hacesee.



24

La perplejidad y el desconcierto han aumentado con esta boda,

lo que no le impide seguir siendo fiel a los principios que le han

guiado a nombrar emperador a Saturnino ni le impide seguir sien-

do fiel al emperador. Por eso cuando Marco, Lucio, Quinto y Mar-

cio entran (han protegido a Bassiano y Lavinia mientras contraían

matrimonio cumpliendo así su promesa y evitando al mismo tiem-

po cualquier veleidosa apetencia del emperador), Tito se sigue mos-

trando profundamente indignado contra ellos. Los insultos de Ti-

to contra sus hijos y su hermano Marco acaban ante la evidencia

de algo sumamente real: el cuerpo de Mucio que yace sin vida en

el suelo. Los Andrónico conmovidos ante el cuerpo sin vida de Mu-

cio lo depositan en la cripta al lado de sus hermanos caídos en el

campo de batalla.

El emperador ha contraído matrimonio en el edificio próximo

del Senado. Al salir vuelven todos a encontrarse. Saturnino no pier-

de la ocasión de ridiculizar a Bassiano, asegurándole que la ley le

hará pagar por el rapto de Lavinia. Bassiano acepta que sean las

leyes las que determinen si fue o no culpable de rapto, y luego in-

vita al emperador a que reconozca públicamente la fidelidad inque-

brantable de Tito Andrónico que ha matado a un hijo suyo en de-

fensa de la dignidad real. Saturnino no está dispuesto a hacer tal

cosa pero interviene Tamora que, en un aparte le convence de que

se muestre generoso perdonando a todos; luego, le asegura, habrá

tiempo para vengarse despiadadamente de todos ellos. El empera-

dor encuentra razonable la perversa sugerencia de su esposa (que

empieza así a mostrar su verdadera personalidad) y dedicando ama-
bles palabras a cada uno de ellos les invita seguidamente a partici-
par en la celebración de sus esponsales.

La celebración de los esponsales del emperador incluye la par-
ticipación de todos en una cacería al día siguiente de la boda. Con
el monólogo de Aarón, de raza negra, y amante de Tamora se ini-
cia el segundo acto. Aarón ha tenido tiempo suficiente para urdir
una conspiración para vengarse de sus anfitriones romanos. Para
llevarla a efecto convence a Demetrio y Chirón, los dos hijos de Ta-
mora. El posterior encuentro de los amantes en otro lugar del bos-
que en donde se efectúa la cacería se convierte en el ejemplo más

abiertamente morboso de toda la obra de Shakespeare: el ardiente

deseo de Tamora por Aarón que acaba absorvido y diluído en el

extasis que le proporciona no tanto la respuesta sexual de Aarón si-

no los deseos irresistibles de venganza convertidos en pasión mayor

que la sexual.

25
Bassiano y Lavinia que como el resto de los personajes celebran

las bodas reales, llegan casualmente al paraje en donde se hallan los
amantes y reprochan a Tamora su evidente deshonestidad. Entre
tanto, Demetrio y Chirón que, siguiendo los planes de Aarón, se
encuentran cerca, se aproximan al lugar y Tamora les pide ayuda.

Pide venganza ya que Bassiano, asegura, pretende asesinarla y sin
su provervial presencia hubiera sido objeto de sus odios. Respon-

diendo a la ayuda hipócritamente solicitada, se abalanzan sobre Bas-

siano al que asesinan. Tamora pide un puñal para matar a Lavinia

con sus propias manos. Pero sus hijos que habían obtenido la pro-

mesa de Aaron de poder gozar de ella si se avenían a sus planes,

le aseguran que ellos mismos serán los que se vengarán cumplida-

mente por ella. Las pulsiones sádicas manifestadas hasta aquí, se

renuevan y multiplican con la aparición de los dos hijos de Tamo-

ra y también las tendencias necrofílicas de Chirón cuando expresa

el deseo de que el cuerpo sin vida de Bassiano sirva de almohada

a nuestros apetitos voluptuosos. Tamora apoya con sus palabras la

acción de sus hijos contra Lavinia animándoles a inspirarse en el

recuerdo del desmembramiento y muerte sacrificial de su hermano

Alarbo por orden de Tito. Luego sale sin escuchar las súplicas de

Lavinia: Voy ahora al encuentro de mi amable moro y a dejar que

mis hijos irritados desfloren a esa desventurada.
Aarón ha buscado a dos de los hijos de Tito, Quinto y Marcio,

y con el sombrío pretexto de mostrarles donde ha caído una pan-
tera les conduce a un foso natural en donde arrojaron el cadáver
de Bassiano. Mientras exploran el oscuro lugar creen advertir algo
en el fondo. Marcio cae dentro y más tarde también Quinto al tra-

tar de ayudarle. Tito había rogado a sus hijos que protegieran al

emperador así que Saturnino se encuentra en las inmediaciones. Aa-

rón se encarga, siguiendo la pérfida consecución de sus planes, de

conducirlo al foso. Saturnino escucha cómo los hijos de Tito dicen

haber caído en una grieta en la que inexplicablemente se halla tam-

bién el cadáver de Bassiano. Saturnino da órdenes de que venga el
resto de los cazadores dispersos por el bosque. Tamora, al llegar,
le entrega un escrito (previamente falsificado por Aarón) por el que
se entera de que Quinto y Marcio planeaban dar muerte a Bassia-
no y que por su acción alguien no nombrado en la nota les recom-

pensará con una importante cantidad de oro; señalando el escrito

con precisión el lugar en donde se halla escondido el oro. Siguien-

do las instrucciones del escrito, Aarón (efectivo autor de la carta)

desentierra el oro al pie de un árbol cercano.



26
Saturnino pregunta: ¿Quién ha encontrado esta carta? Y Tamo-

ra responde: Ha sido el propio Tito Andrónico. Y Tito ratifica: Sí
he sido yo. Efectivamente la carta la había encontrado Tito en el
suelo porque previamente Tamora la había dejado caer para que Ti-

to la encontrara. Al ser ininteligible su contenido, Tito no le dio im-
portancia y Tamora se encargó de guardarla. Ahora Tamora no
pierde ocasión de insinuar que Tito ha planeado la muerte de Bas-
siano utilizando para ello a sus propios hijos. ¡Con qué facilidad
se descubre al asesino!, exclama Tamora. Y Saturnino creyendo to-
tal e ingenuamente las falsas evidencias programadas por Aarón y
Tamora, acusa a Tito ileno de furia: Dos perror nacidos de tí, pe-
ros crueles y sanguinarios han quitado la vida de mi hermano. Y
ordena a continuación que sean sacados del hoyo y puestos en

Tito ante la creciente sospecha de que es objeto de una conspi-
ración, pero también ante su inquebrantable fidelidad al cesar, so-
licita la custodia de sus hijos en espera de obtener evidencias más
seguras a favor o en contra de la culpabilidad de sus dos hijos. Sa-
turnino se niega a conceder prórroga alguna. Tamora calma hipó-
critamente a Tito, asegurándole que rogará al emperador para que
nada suceda a sus hijos.

Marco, advirtiendo la ausencia de Lavinia, la busca por el bos-
que. Cuando la halla se encuentra ante un ser enajenado. Demetrio
y Chirón la han violado y luego han cortado su lengua y sus manos.

El destino espera a Tito con nuevos sufrimientos. El primero,
la repuisa de los tribunos y del pueblo de Roma ante la indignidad
que manifiesta el general al suplicar de rodillas, en la calle, que sus
hijos sean puestos en libertad. La segunda, la noticia de que su hi-
jo Lucio ha sido desterrado a perpetuidad al ser detenido cuando
intentaba liberar de la prisión a sus dos hermanos. Y Tito en su
cruel y doloroso caminar hacia el encuentro consigo mismo exclama:

Lucio, insesato ¿No adviertes que Roma no es sino una madri-
guera de tigres? Los tigres necesitan una presa y Roma no tiene otra
que ofrecer sino a mí y a los míos.

Las palabras de Tito son nada menos que la percepción de que
una vida entera al servicio de Roma ha sido perfectamente inútil.
Que Roma no es sino una madriguera de tigres. Que habiendo de-
dicado toda su vida a servir un ideal indiscutible, ese ideal se de-
rrumba ante sí. La conciencia de su fracaso, y de su derrota, se ex-
presa ahora a través del yo. Los recientes y catastróficos aconteci-
mientos: prisión de sus hijos; súplica humillante de clemencia de-

27
soida; y el destierro de Lucio, han transformado su personalidad
y su estado síquico. Y aquella sigue gobernada por el superyó es
ahora una sique gobernada por el yo. El yo, centro decisorio de la
sique, ante el derrumbe de los ideales de Tito (Roma lo fue todo
para él y ahora es sólo una madriguera de tigres en donde él y su
familia son sistemáticamente devorados) desoye las instancias del
superyó (sistematicamente demolida su antes sólida construcción por
los implacables acontecimientos) y se convierte el yo en el eje de la
sique de Tito. Ya no existe una sique exclusivamente inspirada y es-
tructurada por efecto del superyó sino una sique que está organi-
zándose en función de la realidad y no en función de los ideales su-
blimados a partir de la realidad y canalizados por el superyó.

Pero los acontecimientos catastróficos que están reorganizando

la sique de Tito no han terminado. Todavía no sabe nada de lo su-
cedido a su hija Lavinia y cuando ahora (3.I.) se presenta ante él
portando las pruebas de la violencia y el horror cometidos contra
su persona y mientras su hermano Lucio está a punto de caer ful-
minado por el dolor, Tito exclama: Antes de que te viera mi dolor
había llegado al colmo y ahora como el Nilo ya no conoce límites
¡Dadme una espada que corte también mis manos pues han com-
batido por Roma y combatido vanamente! ¡Han alimentado mis
días y prolongando mis días para esta horrenda desgracia! ¡Las he
tenido en balde en ura plegaria inútil y no me han servido sino pa-
ra usos sin resultado! Ahora todo el servicio que les pido es que la
una me ayude a cortar la otra. Esta bien Lavinia ya no tenga ma-
nos pues resulta inútil tenerlas para servir a Roma.

Nótese cómo en las palabras de Tito el dolor por el estado de
Lavinia está inextricablemente relacionado con su decepción por Ro-
ma. Es decir, Tito percibe la realidad desde otra opción síquica:
aquella que se consolida en torno a lo evidente, a la realidad obje-
tiva, al campo del yo. El terrible ejercicio de la crueldad cometido
contra la inocente hija del general desamortiza el superyó idealiza-
do, equilibrando la sique hacia el fiel de la balanza síquica, el yo.
El yo está dejando de ser un yo ideal (el ideal del yo del general era
hasta ahora el superyó) para concederse su propia autonomía, un
yo neutro, autónomo, capaz de considerar la realidad sin las pro-
puestas fantásticas e idealizadas del superyó.

Entra ahora Aarón con la siguiente propuesta: Tito Andrónico,
el emperador mi amo me envía para decirte que si amas a tus hijos
podéis, sea Marco, sea Lucio seas tú mismo, anciano, cualquiera
de vosotros en fin, cortaros una mano y mandársela a mi sobera-



28
no, en pago te devolvera tus dos hijos vivos y que eso será el res-
cate de su crimen.

Los tres quieren prestarse a que su mano sea la elegida para el
terrible canje. Y mientras los dos últimos salen en busca de un ha-
cha, Tito ordena a Aarón que proceda a cortarle la mano. Y la ma-
no que mejor defendió Roma es seccionada por la mano del
conspirador.

Saturnino vía Aarón (luego sabremos que Aarón no viene de

parte de Saturnino sino que él mismo ha imaginado tan pérfida ar-

gucia) corta la mano de Tito. Síquicamente tal acción significa que

el hijo figurado, es decir Saturnino (Saturnino ha llamado a Tito

por dos veces padre de Roma), castra al padre invirtiendo la per-

secución castratoria universal (del padre al hijo) culminando este

proceso en 5.3. cuando Saturnino, hijo figurado e ideal de Tito, ase-
sine realmente a Tito. Esta interpretación de la mutilación de Tito
es perfectamente posible y síquicamente coherente si se tiene en
cuenta que Tito es padre simbólico de Saturnino y Saturnino el hi-
jo modelado por Tito: hijo del superyó de Tito puesto que Satur-
nino es el mejor y el único que puede adaptarse y acoplarse al ideal

(del superyó) de Tito) y precisamente por tal razón síquica (y por

ninguna razón consciente ni lógica) fue "engendrado", es decir, fue

recreado a un nuevo estado del ser al ser proclamado emperador por

su padre síquico, por Tito.

. Dijimos en la primera parte de este trabajo que Tito se proyec-
tó en Saturnino y le hizo una dotación de símbolos (regalos), o ca-
tegorías síquicas, de las que el narcisismo de Tito suponía carecía
Saturnino. Tito así recuperaba a Lavinia como esposa, reconstruía
el incesto, impidiendo que sus hijos aspiraran a Lavinia como ma-

dre desplazada, y de paso convertía a Saturnino en un hijo más. Es-

te nuevo hijo era aceptado por Tito como hijo porque siendo des-

cendientes del último emperador representaba sus inamovibles idea-

les políticos: la monarquía hereditaria. La inmensa ironía de esta

textura síquica movilizada en la obra consiste, como decíamos en

el párrafo anterior, en que el hijo ideal (Saturnino) matará al pa-

dre; en que una persona síquicamente desplazada al rol de hijo fan-

tástico destruirá a Tito que es el arquetipo de padre castrador, que

enmascaró su potencia destructiva bajo la máscara de hierro del

Aarón antes de partir con la mano mutilada de Tito, declara en

un aparte que todo ha sido una estratagema para burlarse de los An-

drónico. Y al poco entra un mensajero que trae las cabezas de Quin-

29

to y Marcio y la mano de Tito que debió de servir para el canje.

Tus penas -declara el mensajero- constituyen la diversión del

emperador.
Marco, el prudente y fiel hermano de Tito, el gran moderador,

símbolo del yo equilibrado universal, explota en dolor y conmina
a Tito a que busque consuelo en el suicidio, Tito, inmóvil, incré-
dulo ante una realidad abiertamente convertida en máquina para su
destrucción se pregunta ¿Cuándo dará fin este espantoso sueño?

Esta pregunta inicia el tercer gran movimiento síquico de la tra-
gedia. Efectivamente el dolor del general, su sentimiento de humi-
Ilación, la cadena de acciones desencadenadas contra su familia, el
dolor ante una Roma que pasó impávida ante él cuando suplicó a
todos de rodillas en la calle piedad para con sus dos hijos injusta-
mente presos, él que hacía sólo horas había rechazado el trono im-

perial y que ahora su mano de caudillo ha sido cortada en un acto

de venganza y crueldad excesivo y absurdo, todo esto es tan incom-

prensible que Tito duda de vivir sumergido en la realidad, antes bien

que se halla condenado a vivir dentro de una terrible pesadilla.

El espantoso sueño inicia una nueva traslación de la sique del

general, ahora y en esta etapa final de la tragedia, desde el yo al

ello. Una regresión que se opera ante lo insoportable de la realidad

y se dirige hacia instancias almacenadas en su memoria síquica: una
vuelta hacia estadios pregenitales en donde el sadismo y el caniba-
lismo volverán a reactivarse.

Antes de analizar este tercer y último gran movimiento de la
obra, conviene detenerse en el recurso estilístico movilizado por Sha-
kespeare para inducir en el lector (espectador) algo radicalmente ne-
cesario en toda tragedia: la universalización del dolor del héroe trá-
gico, la serie de imágenes que reconvierten a escala cósmica el do-
lor individual del héroe. El tipo de propuesta a través de la cual asis-

timos a la intervención del destino como respuesta al pecado de or-

gullo del héroe que en esta tragedia y dentro de esta dinámica no

es sino una modalidad de hibris bien concreta: el pecado de orgu-

llo de Tito Andrónico por haber rechazado el trono que le daba la

voluntad del pueblo y haber nombrado emperador a una persona

inepta. El destino, en su movimiento arquetípico trágico, se ha mo-

vilizado en su contra por esas dos acciones de orgullo desmedido.

Y la conciencia del dolor del héroe y las consecuencias de univer-

salidad de ese dolor que asciende desde lo humano e individual hasta

el cosmos mismo, las expresa estilísticamente Shakespeare en esta

obra a partir del espectro semántico del concepto lágrimas:



30

Si hubiera alguna razón para mis desgracias podría contener mi
sufrimiento en ciertos límites. Cuando el cielo llora ¿no está la tie-
rra inundada? Si los vientos se enfurecen ¿no se convierte el mar
en furiosa, amenazando el firmamento con su seno inflado? ¿Y
quieres una razón de este tumulto?. Yo soy la mar. Oye la violen-
cia de sus suspiros; mi hija es el firmamento en lágrimas y yo la tie-mento en lagri
rra. Es preciso que la mar sumergida e inundada por su continuo
llanto se convierta en diluvio. Mis entrañas no pueden contener mi
desesperación. (3.2.).

Este dolor trágico, es decir, dirigido a reciclarse en una imagi-

nería cósmica (mar, tierra, etc.), no sólo obedece a la obligatorie-

dad que exige el arquetipo de lo trágico, sino a advertir la grieta sí-

quica operada en el yo de Tito ante tanta realidad insufrible. En este

momento cumbre del dolor, en el cual la realidad ya no puede ser

tal sino que la realidad es pesadilla. Y la pesadilla surge desde los

magmas síquicos más arcaicos del individuo. La pesadilla es parte

•del mundo del ello. Y desde ahora la conducta del general estará

gestada por pulsiones regresivas que surgen desde estadios prege-
nitales y que culminarán en violencia incontrolada, en sadismo, y
en pulsiones canibalísticas, en suma, en el conjunto de instancias
que movilizan la sique de todo individuo como consecuencia del
trauma de nacimiento. Es por ello que, y una vez cumplidos tales
estadios regresivos, Tito muera. Fulminado por un presente, inso-
portable su sique se hunde en sí misma, en la búsqueda de sus
estratos más arcaicos. Y la dinámica del impulso regresivo es tan
potente que la muerte parece naturalmente incluída: la muerte es el
tope en el que toca fondo la potencia dinámica de la regresión de

Cuando Marco, el prudente hermano de Tito, considera que sólo

el suicidio podría exterminar tanto dolor, Tito explota en risa fre-

nética. ¿Por qué te ries? pregunta Marco. Porque no me queda ni
una sola lágrima que verter. Luego, ante el abandono a la muerte
abiertamente sugerida por Marco, responde con la venganza. Este
proyecto de venganza que ahora surge desde lo más hondo de Tito
va a ser también la razón de unión de los Andrónico. Una estrate-
gia para responder cumplidamente a la conspiración que el poder
ejerce sobre ellos (Saturnino es, cuando menos, culpable de negli-
gencia y como su cargo exige responsabilidad es tan culpable como
los que conspiran contra los Andrónico directamente). Y mientras

ordena a su hijo Lucio que se vaya, puesto que está desterrado (pero

que lo haga al campo de los godos y levante allí un ejército) en un

31

extraño ritual procesional, ordena a su hermano Marco recoja una

de las cabezas y poniendo entre los dientes de Lavinia su propia

mano cercenada y recogiendo él mismo la otra cabeza salen de

escena.
La indudable teatralidad (utilizo el sentido peyorativo de la pa-

labra) de este final de escena, no debe de hacernos olvidar (para en-

tender el fondo de tan elocuente teatralidad) el aspecto grotesco que

puede a veces ambientar los actos trágicos más puros. Pero además,

estamos a una altura de la obra en donde la pesadilla, el sueño
horrible, en suma, la distorsión de la realidad debe apuntar y con-
venir al estallido catastrófico final; sin olvidar el proceso regresivo
pregenital de Tito Andrónico. El mundo de la infancia, de los sue-

ños arquetípicos; el principio y el origen, el lugar en donde el te-

rror es omnipotente. Esta procesión es un ritual, una conjura gru-

pal hacia un destino desde ahora indisociable para los Andrónico:

la venganza. Empieza, en efecto, su macabro peregrinar al templo

del horror de la venganza. Los trofeos que portan los miembros del

clan son los ornamentos, los signos y las pruebas de las intencio-

nes vengativas. Ya no hay intención de enterramientos pomposos.

como los que abren la obra, no hay mausoleo posible. La familia

Andrónico se devuelve al clan, a la horda, al origen. Esa procesión

es una peregrinación al punto de partida de las pulsiones, al eter-

no retorno de la sique fracturada, a las pulsiones primigenias. Los

instintos se desatan, se confabulan y se asocian en torno al totem

familiar. Misterio, teatralidad (ahora la palabra ya está recupera-
da) y descenso a los infiernos del inconsciente colectivo; regreso a

En la escena siguiente vemos a los Andrónico (Tito, Marco, La-
vinia y al pequeño hijo de Lucio, de igual nombre), sentados a la
mesa ("se ve un banquete preparado" dice la acotación). Una es-

cena, pues, que se desarrolla en un ambiente síquico de oralidad (me

refiero, claro es, a la fase oral del desarrollo de la líbido), es decir,

todo el ambiente escénico se pronuncia (emite signos objetales cons-

tantes) que persiguen sutilmente manifestar la dinámica regresiva del

héroe. Adviértase que el banquete (acto que, en principio, alude a

algo festivo) está en realidad vinculado a la procesión con la que

terminaba la escena anterior. Efectivamente, estamos ante un ritual

de base que no es ni más ni menos que la comunión en su acepción,

obviamente, más amplia. Al comer juntos, prolongan, internalizan

bajo el símbolo de los alimentos la idea, el proyecto anterior asu-
mido colectivamente: la venganza. Absorven y succionan ese espí-



32

ritu comunalmente. La mente y el cuerpo de la unidad colectiva (el

clan Andrónico) se llena del espíritu y el sabor (los sentidos) de la

venganza. La aristocrática y refinada familia romana, es ahora una

horda que ante una acción suprema (la supervivencia) se está em-

plazando social, ritual y síquicamente en la prehistoria, en el origen.

Durante el festín, un aparentemente leve incidente vuelve a mos-

trarnos los efectos de la regresión de Tito: Marco está golpeando

algo en el plato y Tito le pregunta qué está haciendo. Marco le res-

ponde que está matando una mosca. Al oir esa respuesta Tito se es-

candaliza. Como si se tratara de una plañidera, llama asesino a su

hermano; quizá esa mosca tuviera padres y hermanos, etc. Nadie

que haya leído esta tragedia sin una perspectiva sicológica adecua-

da, podría aclarar la tremenda distorsión del fragmento ni, aún tan

siquiera, apoyándose en la enorme densidad de significados que.
arroja la escena y esa escena, en la obra. Lo más cercano a una ex-
plicación aceptable partiría de la tesis de Martin Eslim (The Thea-
tre of the Absurd), que sostiene que los orígenes del teatro del ab-
surdo se remonta a ciertos parajes de la obra de Shakespeare, y el

ensayista cita los parlamentos de algunos bufones en algunas come-

dias concretas. Sí, estéticamente hablando y olvidando distancias

(cualquier experto sabe que tales distancias históricas a menudo no

existen, como sucede aquí), este fragmento es una joya estética: un

fragmento de la estética del teatro del absurdo, típico del siglo XX
en una obra del siglo XVI. Nos permitimos salir al paso del hipo-
tético coleccionista de fragmentos estéticos adelantador a la histo-
ria. Shakespeare no leyó a Freud, pero Freud no inventó el subcons-
ciente sólo lo describió. El subconsciente es una "víscera" (perdó-
neseme la impertinencia) descrita por Freud pero que existió en el

hombre desde su puesta a punto en el camino de la evolución. El

animal fue hombre cuando tuvo voluntad e inteligencia y cuanto tu-

vo voluntad e inteligencia tuvo sique. Así es que las manifestacio-

nes de la sique, las pulsiones, y las instancias de la sique sin saber

artistas y no artistas. Quiero decir, que si todo en la obra de un ge-
nio está dispuesto y diseñado para producir el equilibrio significa-
tivo, el exabrupto del paraje de la mosca debe de tener un sentido
preciso. Tal sentido es mostrar el desorden mental de Tito. ¿Qué
desorden?, el de su infantilismo. El de su dinámica regresiva hacia

instancias pregenitales. Tito como un niño histérico exagera, grita,

relaciona infundadamente, insulta. En suma, Tito nos muestra

-ahora quiza trivialmente - un eslabón más de su proceso regre-

33

sivo. Su actitud exagerada, vehemente, absurda, no corresponde al

adulto Tito Andrónico que conocimos sino al ser devuelto a su

génesis síquica por efecto de la crisis profunda que padece. La po- -

tencia del estrés acumulado y la voluntad de venganza han desplo-

mado al yo, a ese yo que emergió para derrumbarse tan pronto.

Esta escena garantiza el camino seguro que la sique de Tito ha em-

prendido hacia el ello. Shakespeare termina el tercer acto con esta

escena lo cual subraya aún más la dimensión expectante que debe

aflorar en el espectador ante un héroe que se comporta

En la primera escena del acto cuarto, Lavinia sumida todavía

en el estado de enajenación mental producto de la violación y mu-

tilación ejercidas sobre ella por Demetrio y Chirón, está leyendo,

ayudada por el pequeño Lucio, un paraje de las Metamorfosis de

Ovidio en donde se narra un hecho similar al sufrido en su propia
persona. Es entonces cuando da muestras de querer comunicar
algo. Lavinia sosteniendo un pincel entre sus dientes escribe sobre
la arena del jardín los nombres de los causantes del atentado a su

persona. Tito que en algún paraje -recóndito de su sique todavía sub-

siste un cierto respeto por la figura del emperador y sus familiares,

esposa del emperador exclama: Supremo dominador del mundo eres

tan bajo para ver y oir sin conmoverte los crimenes que se cometen.

Son, efectivamente, palabras del hombre que duda de la exis-

tencia de Dios y el contenido debemos recogerlo aislado de la pa-

rafernalia de historias entrecruzadas que Shakespeare utiliza no para

hacer historia sino para construir una tragedia, es decir, la consta-

tación de la situación ínfima que ocupa el hombre cuando se desa-

tan sobre él los enigmáticos designios de las fuerzas superiores.

Tito duda de la existencia de Dios y tal hecho tiene la fuerza y el

esplendor literario de la blasfemia (la blasfemia, por ejemplo de

Achab que quiere destruir porque las leyes que rigen el universo

-calcula- son injustas). Fausto no está lejos de Tito Andrónico,

ni el Renacimiento del existencialismo. Para la dedicación de Tito

a la venganza, Dios ya no es un impedimento. Tito hizo ofrendas

a los dioses y con esta frase las retira. Si Dios no reacciona ante tan-

ta calamidad, Tito lo niega. Y si en un contexto puramente síqui-

co Dios es una construcción del superyó nada en el mundo puede

impedir a la sique de Tito sumergirse en el ello. El camino empren-

dido (procesión; banquete; mosca) está limpio de obstáculos.

La escena termina solicitando ayuda a su nieto Lucio. Esta sa-

cómo se originaban, las sintieron y las expresaron muchos hombres,

"incomprensiblemente"

después de asombrarse por el hecho de que fueran los hijos de la



34

lida de escena del hombre y el niño caminando el uno al lado del

otro, vuelve a registrar la dirección regresiva de la sique de Tito.

Tito sale con un niño mientras su sique marcha al encuentro de es-
tadios infantiles: al encuentro síquico que porta en sí mismo; la ni-
ñez en la memoria síquica del adulto.

Las vacilaciones de la conducta del general se siguen expresan-
do a través de acciones realmente ambiguas. Por un lado es cons-
ciente de establecer un plan para derrocar a ese poder que trata de
fulminarlo. Por otro, en esa misma realización del plan observamos
pruebas de infantilismo y de insensatez. En todo caso, el infanti-

lismo y la insensatez son -como en Hamlet— la máscara que le
permite realizar el plan a expensas de hacer pensar que desvaría, que

él, el general Tito Andrónico, está loco. Se trata de los regalos que

inopinadamente hace llegar a Demetrio y Chirón y que consisten en

algunas de sus propias armas (que puede encerrar la irónica adver-

tencia de que desde ahora voy a venceros sin armas). O la estrafa-

laria acción de lanzar flechas a lo alto (al cielo, dice) desde un
lugar próxima al palacio imperial, flechas que llevan mensajes a los
dioses, reclamando la presencia en Roma de la Venganza y de la
Justicia. Y la anécdota contenida en esta acción cuando acertando
a pasar por allí un rústico, Tito le pide lleve al emperador un pro-
vocador mensaje. Acción, otra vez, insólita si no fuera porque de
ella puede deducirse un plan escrupulosamente diseñado:

• Tito tiene noticias, antes de emprender esta extraña acción, de

que Lucio lleva bien su empresa de aliarse con los godos (ofendi-

dos porque su reina Tamora no ha hecho nada por ellos desde su

boda con el emperador de Roma). Tito ha convencido a sus alle-

gados (prominentes miembros de la aristocracia romana) para que

se unan a él en este acto de lanzar flechas al cielo que, tras su exo-

tismo, encierra una clara provocación al emperador. Tito además

utiliza al pobre rústico con la certeza de que el emperador, ante tan

indigno mensajero y ante mensaje tan procaz, mandará matarlo,

como así fulminantemente hace Saturnino. De esta forma, Tito in-

volucra al pueblo en la conspiración ya que uno de sus miembros

-el rústico— es ahorcado tan injusamente. Así pues, también sin

armas el general sigue siendo un gran estratega. Pero también, no

lo olvidemos, que Tito Andrónico sigue matando: la muerte del rús-

tico es proyectada y conseguida por Tito para sus fines políticos in-
mediatos de venganza, aunque el ejecutor haya ido el ingenuo
Saturnino.

Las gestiones de Lucio con los godos llegan a oídos de Saturni-

35

no. Y ahora entra Emilio, un noble romano, con la noticia de que

los godos se disponen a atacar la ciudad. Saturnino consciente del

descrédito de su gestión como gobernante calcula la escasa ventaja

ante alianza tan temible (Lucio, muy querido por los romanos y

aliado con el potente ejército godo). Su desesperación es aliviada

por Tamora: ¿El sol se eclipsa porque los insectos vuelen delante

de sus rayos?. Como la urgencia de la situación requiere resolucio-

nes rápidas, concibe la idea de, por un lado, mandar un emisario

para que convenza a Lucio se avenga a una entrevista en casa de

su padre antes de iniciar las hostilidades; y, por otro, ella misma
acompañada de sus dos hijos se dirigirá a casa de Tito para con-

vencerle de que una reunión allí beneficiaría a todos. Tamora

calcula que Tito, fulminado por el dolor y el desvarío, será facil pre-

sa para sus planes últimos: reunir a todos sus enemigos en casa de

Tito y acabar fácilmente con ellos. Pero lo que sucede es justamente
lo contrario. Confiada en haber convencido a Tito, permite a sus
hijos quedarse dentro de ella con la idea de proseguir el engaño;
cuando en realidad es Tito quien reteniendo a los dos hijos de Ta-
mora (culpables del criminal atentado cometido contra Lavinia) va
a culminar sus planes de venganza.

Cuando Tamora se va, Tito ordena detener a Demetro y Chi-
rón y luego los degüella, encargándose Lavinia de recoger la san-

gre en un recipiente. Luego Tito declara que hará un pastel con sus

cuerpos para que Tamora coma a los que un día engendró. Y así

sucederá. En el banquete preparado para celebrar las conversacio-

nes de paz entre los dos bandos, Tito matará a su hija Lavinia, un

ser irrecuperablemente alienado, declarando que los culpables ori-

ginales de esta muerte son los hijos de Tamora, esos que ahora en

forma de pastel come Tamora. Al oir tal declaración, Saturnino se

abalanza sobre él y le da muerte. Al ver a su padre muerto, Lucio

mata a Saturnino.

En esta factoría de producción de milagros (el planeta Tierra),

ordenada misteriosamente para que a través de un proceso milena-

rio (en millones de años) conseguir un producto llamado vida, sur-

gió, con la aparición del hombre (con la aparición de la estructura
vital más compleja y perfecta), la producción de muerte. El hom-
bre inaguró un ciclo hasta entonces inédito en la naturaleza: la ca-
dena de actos infinitos de violencia del hombre sobre su propia es-
pecie. Un derroche de energías (guerras) y de inteligencia (armamen-



36

tos) progresivamente más refinados, dispuestos para extirpar aquel

milagro del planeta llamado vida y probablemente el lugar mismo

del cosmos donde el milagro vino a posarse: como si en la cúspide

de la evolución de la vida el proceso milenario tendiera a desandar

lo andado, emprendiendo la vuelta hacia la nada. Si tal cosa suce-

de (como señalan los indicios más imparciales) se habrá cumplido

una monstruosa y posiblemente shakespereana paradoja: la inteli-

gencia, que sirvió al hombre para distinguirle de los animales, ase-
guró su propia destrucción.

Así pues, dos grandes etapas constituyen la historia presumible

de la vida sobre el planeta. Desde el Princio a la aparición del Hom-

bre; y desde el Hombre al Apocalipsis.

El universo vegetal se distingue del reino animal en que el pri-

mero se autoabastece de energía a través de la fotosíntesis. En efec-

superiores inaguró un ciclo muy distinto, puesto que estas especies
destruyen la vida de otros animales para convertirla en su aporte
energético vital. Este fenómeno queda regulado porque el ecosiste-

ma contiene cada uno de los eslabones de la cadena biológica y por

ello y, en esas condiciones, el equilibrio está garantizado. Sin em-

bargo el hombre inauguró una acción tan trágica como inédita: El

hombre es el único de los animales superiores que sistemáticamen-

te ejerce la violencia sobre miembros de su misma especie. Si sólo

en ocasiones de excepcional estrés un león mata a otro león, son sis-

temáticos y prácticamente infinitos los actos de violencia que el
hombre ejerce sobre el hombre.

Freud descubrió una pulsión de parricidio universal en la estruc-

tura del complejo de Edipo. Un mecanismo síquico que genera pul-

siones de violencia desde el hijo universal al padre universal. La in-

sistencia parricida no debe hacernos olvidar que es el padre quien

primero ejerce la violencia filicida y que sólo opcionalmente desen-

cadena la respuesta parricida. Es efectivamente el filicidio el tipo

de violencia que más víctimas se ha cobrado en la historia de la hu-

manidad. Si el filicido es por ello constante en las obras de Shakes-

peare, en Tito Andrónico su manifestación es tan sutil qu sólo a la

luz del sicoanálisis puede apreciarse su hondísimo alcance.

En todo caso no es durante el complejo de Edipo en donde se

crean los impulsos violentos que por su posterior desplazamiento

originarían el estado de violencia histórica que vive la humanidad

37

desde su origen. El sicoanálisis ha descubierto que la violencia se

genera y tiene su origen en los actos sumamente complejos que

debe realizar el recién nacido para conseguir su incorporación

regular al mundo.

Las condiciones extremadamente confortables en las que se de-

sarrolla el feto; los beneficios alimentarios que obtiene parasitaria-

mente vía cordón umbilicar; un yo ideal; un superyó inactivo; y la

ausencia de pulsiones tanáticas constituyen las características bási-

cas descritas por el sicoanálisis en el transcurso del desarrollo fetal.

El sicoanálisis conoce por principio de Nirvana la ausencia de

displacer y la armonía ininterrumpida que rige la vida prenatal. La

vida postnatal, muy al contrario, se caracteriza por estructurarse

episódicamente: Placer/displacer; sueño/vigilia; tensión/relajación,
etc. Eligiendo el principio de Nirvana como el estado distintivo más
seguro de la vida fetal, notamos como el nacimiento se constituye
en la primera formación traumática del individuo y en el origen de

la fase postnatal.

El principio de Nirvana queda aniquilado con el nacimiento.

Momento en el que se interrumpen todos los factores que generan

la ausencia de displacer: acomodo uterino; ludismo amniótico; tem-

peratura constante; alimentación parasitaria, etc. Esta pérdida del

confort primigenio repercute de inmediato en la sique del que está

naciendo. El yo ideal se escinde de su permuta idilica con el ello

arcaico y deja de mimetizarse con el contenido de las imágenes fi-

logenéticas servidas por ese ello. Esta acción de escinsión (el yo se

escinde del ello), ha sucedido como respuesta del yo a la alerta del
superyó ante la inédita situación que actúa en el campo síquico por
efecto del nacimiento. Efectivamente, el superyó totalmente inac-
tivo durante el período fetal se activa ahora por efecto de la alerta

procedente del mundo externo, inagurada por la crisis del nacimien-

to, y esa percepción de alerta del mundo externo es recogida por

el yo, el cual reacciona escindiéndose del ello. Así pues; el nacimien-

to anula la singular disposición del aparato síquico fetal y, por vez

primera, el superyó consigue establecer relaciones con el yo.

A la crisis por la pérdida del confortable ambiente uterino,

debe agregarse inmediatamente la invasión de nuevas sensaciones

procedentes del mundo externo y recogidas por el sujeto a través

de todos sus sentidos (tacto, vista y oído especialmente) antes des-

conocidas perceptivamente por el recién nacido. A este cúmulo in-

cesante de displacer deberá añadirse el ocasionado por el aire al

invadir los pulmones e iniciar la respiración y, poco más tarde, al



38

movilizarse el complicado aparato digestivo también por primera
vez. Y es precisamente la iniciación del complejo mecanismo que
dirige al recién nacido desde una situación alimentaria parasitaria
(ahora claudicada por el corte del cordón umbilical) hasta la nue-
va fuente abastecedora del pecho materno lo que genera las prime-
ras pulsaciones de violencia en el individuo; es el momento deter-
minante en el cual el ser humano se orienta necesariamente hacia
la violencia.

El sujeto al sentir hambre por vez primera, es orientado por el
instinto tanático (que se manifiesta ahora por vez primera) a con-
sumir la materia orgánica almacenada en el propio cuerpo del re-
cién nacido. Es decir, el sujeto obtiene una fuente de satisfacción
que palia temporalmente la crisis al servirse de sustancias nutricias
almacenadas en su propio cuerpo y como corolario de las existen-
cias de subsistencia dictadas por el instinto tanático. Como esa
fuente abastecedora del sujeto en el propio sujeto es perecedera, el
instinto tanático orienta al sujeto hacia el pecho materno. Es im-
portante anotar que el estímulo que dirige al recién nacido hacia la
madre es de violencia y tiende a perpetuar las pulsiones canibalís-
ticas que ejerció el sujeto antes sobre su propia persona. La única

"intención"' que dirige al bebé hacia la madre es la de alimentarse
de ella, es decir, la de comérsela. De hecho, y siendo rigurosamen-
te estrictos, lo que hace el bebé es traspasar a su aparato digestivo
materia viva extraída sádicamente desde el cuerpo de la madre al
suyo propio para abastecerse. Y son, pues, impulsos sádicos y ca-
nibalísticos (las primeras manifestaciones de violencia de todo ser
humano) los que orquestan el instinto tanático con el fin de que el
sujeto pueda seguir viviendo.

El niño encuentra en el pecho materno no sólo satisfacción a su
hambre sino que paulatinamente va descubriendo un cúmulo de sa-
tisfacciones asociadas al uso de la nueva fuente nutricia y a la ma-
dre en su totalidad. Ella le sostiene y mece (reproduciendo efectos
anteriores de su estancia uterina); le arrulla (y reencuentra sonidos
maternos captados antes a través de las paredes abdominales de la
madre) y explora bajo su cálida tutela el primer mundo externo. De
esta forma, la figura materna reconquista en la sique del niño la fi-
gura de protección, alivio, defensa, alimento y vida que otrora pro-
dujo en el sujeto. Y del sádico ataque inicial, el niño aprende el
amor. El amor en el objeto, primero atacado y luego convertido en
añorado al entenderlo como fuente inagotable de beneficios.

Así pues, del mismo modo que la violencia sirvió para sacar al

39
sujeto de la crisis profunda a la que le sometió el trauma de naci-
miento, el amor encontrado paulatinamente en el objeto violenta-
do, sumerge, inhibe, inutiliza, y posterga hasta los parajes más
recónditos de la memoria síquica la violencia funcional. Sin embar-
go el estrés que puede padecer el individuo debido a la tensión am-
biental y al medio familiar, social, político, etc. puede hacer que ese
individuo regrese a las fuentes de la violencia primigenia, inspirán-
dose aberrantemente en ella para el desencadenamiento neurótico
(pero extremadamente cotidiano) de las innumerables formas de vio-
lencia que rigen el comportamiento entre los hombres.

La tragedia Tito Andrónico describe con fidelidad la historia sí-
quica de un héroe cuya sique estuvo al principio de la obra regida
por el superyó pero acuciado luego por aquello que con tanto em-
peño defendió, Roma, trasladar al yo el control de sus acciones. Sin
embargo, la progresiva incidencia de hechos negativos sobre la per-
sona del héroe dió paso a una nueva prioridad síquica, establecida
ahora por el ello. Desde esta situación final que coincide con su re-
gresión más profunda, el héroe extrae del fondo más arcaico y desde
su procedencia más remota (el trauma de nacimiento) el material de
violencia en estado más puro y primigenio: el sadismo y el
canibalismo.

La debilidad de Tito Andrónico se origina en el centro mismo
de su virtud (como Próspero, cuyo exceso de pasión por el estudio
le hace olvidar el gobierno y es derrocado): su excesivo amor por
Roma le impide calibrar objetivamente sus actos y ser justo con los
que le rodean. Pero ese amor por Roma nos parecía dictado por un
patriotismo mecánico que extinguía la necesaria humanidad que de-
be regir el comportamiento de los hombres. Tantos hijos muertos
en el campo de batalla convierten en sospechosa la aparente esta-
bilidad síquica del primer Tito. Sus obsesiones por Roma le han im-
pedido hacer justicia con sus hijos, llegando incluso a asesinar a
Mucio en defensa del muy dudoso honor del emperador. Y cuan-
do Roma le desplaza de su permanente actividad filicida, ponien-
do en prisión a dos de sus hijos, es entonces cuando Tito empieza
a advertir (extraña paradoja típicamente humana) el error de su ex-
ceso de amor por Roma. Convertido en objeto de una conspiración
perfectamente orquestada, se ve asaltado por incontables desdichas
que tienen la ventaja de hacerle vislumbrar su posición con justi-
cia y mesura. Sin embargo, la enorme acumulación de agresiones
a su persona y a los suyos acaba produciendo una fuerte regresión
al campo síquico de ello original y a extraer de etapas síquicas muy
antiguas (las originadas en el trauma de nacimiento), impulsos



40

nitidamente sádicos y canibalísticos. Y, por fin, el anhelo regresi-

vo de Tito le conduce a buscar su propia muerte. La inmediata

laxitud producida después de asesinar a su hija y aprovechada por

Saturnino para matarlo, está coherentemente asociada al deseo de

su propia aniquilación y a perpetuarse en el ideal materno (volver

a donde surgió). De esta forma, Lavinia se habría trasladado en su

fantasía final a ocupar la figura materna (primero esposa, luego hija—etapa del yo—, y ahora madre). Lavinia le proporciona ahora a
Tito una gratificante fantasía final de muerte, es decir, de disolu-

ción síquica en la fuente misma de la vida, en la propia madre. Sí,

en la muerte de Tito Andrónico atisbamos el deseo irracional y

profundo de haciéndose insoportable la vida, buscar integrarse en

la muerte siguiendo el impulso regresivo hasta sus más profundas.

consecuencias, esto es, a su inserción síquica en el campo fantásti-

co de la madre consiguiendo su propia disolución gratificante en el
ámbito del principio de Nirvana.

CUADRO REGRESIVO DE TITO ANDRONICO

YO SUPERYOELLO
MUERTE €

Como
devo-

lución
al
origen

Lavinia

como
madre

Salida procesional

de los Andrónico

(3.1.).

Banquete de los

Andrónico (3.2.)

Episodio de

la mosca (3.2.)

(3.2.)

Venganza directa

sobre Saturnino

(4.3.)

Asesinato de

Demetrio y Chirón

(5.2.)

Muerte de Lavinia

(5.2.)

Quinto y Marcio en
prisión (2.3.).
Lucio desterrado
(3.1.).
Tito suplica la liber-

tad de sus hijos
(3.1.)
Violación y mutila-
ción de Lavinia
(2.4). (3.1.)
Mutilación de la
mano de Tito (3.1.)

Mutilación y muerte

de Quinto y Marcio

(3.1.)

Lavinia como hija

Victoria sobre los

godos

Muerte de Alarbo

(1.1.)

Rehusa ser empera-

dor (1.1.)

Nombramiento de

Saturnino (1.1.)

Muerte de Mucio

.(1.1.)

Lavinia como

esposa


	Bardavío5

