
EXPERIENCIA DEL TIEMPO 
,Y EXPERIENCIA MISTICA EN FOUR QUARTETS 

Macario OLIVERA VILLACAMPA 

Introducción 

Son cuatro poemas que de forma ocasional llegaron a formar 
un conjunto. Hay, no obstante, un hi.lo conductor: La experiencia 
del tiempo asimilada y transformada en vivencia trascendente, de 
manera· que, en su cúspide, llega a ser experiencia mística. La ex­
'periencia del tiempo, pasado, presente y futuro, pero todo presen­
te apuntando hacia otra intensidad. 

Hay una influencia, una inspiradón, o una confluencia con la 
d9ctrina mística de san Juan de la Cruz, específicamente en la mis­
teriosa dialéctica de la "noche oscura": Algunos manuales recogen 
y refieren este dato, pero nada más. Dicen, por ejemplo: "La in­
fluencia mística de san Juan de la C::ruz sobre el poema es eviden­
te, y, en algún punto, concreta y admitida". "En Four Quartets se 
encuentran influencias evidentes, y confesadas, de san Juan de la 
Cruz" 1• Nada se dice sobre las pruebas que pudieran fundamentar 

¡ PUJALS, E., La Poesí;; Inglesa del siglo XX. (Madrid: Sociedad General 
Española de Librería, S.A., 1980) pp. 74, 75. 



i 

1 

1 

,1 

78 

esa evidencia repetida. Y la fundamentación aparece como más ne­
cesaria al ser dicha influencia ca)ificada como "concreta", "admi­
tida", "confesada". "Using material from St. John of the Cross 
and from other Chirstian sources ... " 2

• Tampoco se dice cúal es el 
material utilizado. 

Es una recreadora tarea tratar de penetrar en las conexiones de 
T .S. Eliot con san Juan de la Cruz. La poesía llega a lo sublime 
cuando roza lo místico. Entonces, el tiempo no se cuenta, ni casi 
cuenta. El tiempo: Matemático, físico, psicológico y metafísico. En 
la dimensión metafísica surge la vivencia mística. Es una diferente 
experiencia del tiempo, es en realidad, superación del tiempo, pe­
ro en la envoltura temporal en que ineludiblemente dura el hombre, 
"timeless in time". · 

Existe, además, el aliciente de basar este estudio en una obra que 
es un magnífico logro, la obra maestra de la moderna poesía inglesa, 
como dice Salingar: "Four Quartets is a superb achievement, the 
masterpiece of modero English poetry" 3• 

Ecos de experiencias 

Burnt Norton pertenece a la etapa en que T.S. Eliot vivió en 
South Kensington, entre 1933 y 1937. Aunque durante este perío­
do su principal interés se centró en el teatro, con la aparición de The 
Rock y Murder in the Cathedral y la preparación de The Family 
Reunion, sin embargo escribió también un pequeño volumen titu­
lado Collected Poems 1909-1935, figurando al final de este volumen 
el poema Burnt Norton. El título es el nombre de un lugar, una so­
litaria casa de campo rodeada de un amplísimo jardín, que Eliot vi­
sitó por invitación de sus amigos Mr. & Mrs. Perkins. En el jardín 
·hay unos puntos especialmente sugestivos y sugerentes, como un re­
cóndito rincón donde nada se oye excepto el canto de los pájaros, 
o un viejo enorme árbol casi atemporal, o una rosaleda de miste­
riosa fragancia. El jardín, con su tranquilidad, belleza y soledad, 

2 DAICHES, D., A Critica/ History of English Literature (London: Martin 
Secker & Warburg Ltd, 1975) vol. IV, p. 1135. 

3 SALINGAR, L.G., "T.S. Eiiot: Poet apd.critic", The Pelic{ffl Guide to En-
glish Literature (Harmondsworth, Middlesex, England: Penguin Books Ltd., 1976) 
vol. VII, p. 362. · · 

79 

despertó los recuerdos de Eliot y los fue conduciendo, a partir de 
pasadas experiencias dispersas, a un nuevo significado. Como dice 
Reilly en The Cocktail Party: 

Y ou will have to live with these memories and make them 
Into something new. Only by acceptance · 
Of the past will you alter its meaning4. 

Burnt Norton pudo fácilmente haber permanecido como un poe­
ma solitario si un nuevo acontecimiento, y éste de alcance univer­
sal y trágico, no se hubiera desencadenado: La segunda guerra 
mundial. Los otros tres poemas tienen marca social, comunitaria, 
universal. Ello no quiere decir que estén temáticamente disociados 
del primero. Es cuestión de acento. La ansiada perfección indivi­
dual del alma del poeta se proyecta en una sociedad herida, ator­
mentada y rasgada por las bombas de la muerte. La experiencia 
individual, al hacerse universal, crece en intensidad. Lo "universal" 
puede entenderse de dos formas: Como suma de exper~encias indi­
viduales, o como principio unificador de todo. Pero viene a ser l? 
mismo, porque su intención es que lo individual confluya en lo um­
versal absoluto. Para Eliot el mayor peligro no era Hitler, sino el 
final y completo alejamiento de Dios después de la muerte. Su idea 
de la sociedad no se basa en el frágil compañerismo de los hombres, 
ahora y tantas veces roto, sino en la aspiración de ser uno en el prin­
cipio unificador absoluto que trasciende el tiempo. El humanismo 
como forma de vida y meta de un sistema educativo no es suficiente, 
porque no puede cambiar la voluntad de aquéllos que rinden culto 
a falsos dioses, ni puede frenar las crecientes ambiciones y pasio­
nes desenfrenadas que son motivo e hilo conductor de la vida de ,, 
la mayoría de los hombres. El humanismo puede ser una ayuda, pe-· 
ro no el sustento de la sociedad entera. Se impone la necesidad de 
un sentido específico de la historia que, por medio de la reconci­
liación con Dios, crea comunidad no de este mundo en este mundo. 

East Coker es de 1939. En 1937 se trasladó a un piso en Em­
peror's Gate. Estando allí estalló la guerra y allí permaneció durante 
el primer año de la misma. El título corresponde a un hermoso pue­
blo de Somerset, que él había visitado anteriormente. En el cernen-

4 Citado por GARDNER, H., The Composition of Four Quartets (London: 
Faber and Faber, 1978) p. 33. 



1i 
¡¡ 

1¡ 

,1 

1 1 

1 

80 

terio de este pueblo, junto a la iglesia, estaban enterrados algunos 
muy lejanos antepasados suyos. Viejas piedras, testigos mudos re­
sistentes al paso del tiempo, señalan las tumbas de los que ya ter­
minaron para empezar, o empezaron al terminar. "In my beginning 
is my end, in my end is my beginning". 

The Dry Salvages es un poema cargado de recuerdos de infan­
cia y juventud. El poeta había nacido en St. Louis, y a este recuer­
do original ~rbano se superpuso el de París y luego el definitivo de 
Londres. Pero el río Mississippi, a su paso por St. Louis - East St. 
Louis, era el más poderosamente llamativo impacto natural de su 
infancia. Como paisaje abierto, era la costa de New England la que 
más le había impresionado. Allí estaba The Dry Salvages, un salien­
te rocoso de unos quince pies de alto sobre la mayor altura de las 
aguas del Atlántico. Impasible y firme, azotado por las olas,_ pero 
nunca sobrepasado, ni siquiera humedecido. Es la permanencia. El 
río que da forma al poema, un gran río, es el símbolo más exacto 
del humano peregrinar. Todo pasa. En la más pura doctrina hera­
clitiana, la vida y las cosas son u,n continuo fluir, co111.o las aguas 
de un río, y nada en el momento siguiente es igual al momento an­
terior. El hombre es un viajero cuyo destino es siempre el "fare for­
ward". Pero tiene vocación de permanencia. Cuando escribió este 
poema, vivía en el campo, en Shamley Green, cerca de Gu,ildford. 
1940. 

Little Gidding corresponde, una vez más, al nombre de un lu­
gar que Eliot visitó en una ocasión. Solo una especie de cortijo que­
da ya de aquella casa solariega en la que, según la historia, Mrs. 
Ferrar se refugió durante la gran plaga de 1625. A élla se unió muy 
pronto su hijo Nicholas, sus otros hijos y nietos. Nicholas recibió 
el Diaconado, y bajo su dirección surgió una comunidad cristiana 
'de unos cuarenta miembros, de todas las edades Y de ambos sexos. 
,Algo tan moderno como una "comuna cristiana". Aparte este atí­
pico dato "comunal" y la falta decontinuidad histórica, en cuan­
to a su inspiración doctrinal la "comuna" de Nicholas Ferrar es 
comparable a otras grandes figuras de la vide! religiosa, como Ig­
nacio de Loyola y la Compañía de Jesiis, o Felipe Neri Y los Ora­
torianos. Se trataba de promover los valores de la vida monástica, 
la oración, el trabajo intelectual y manual, vida comunitaria, con­
templativa y desprendida. No ser de este mundo en este mundo. Es 
el último poema de Four Quartets, 1941. Ya con plena intención de 

81 

unidad, recoge y completa datos e imágenes de los tres anteriores 
en torno al gran tema de la envoltura temporal del hombre y su li­
beración par;¡ un destino trascendente. 

Devenir, duración real y tiempo bíblico 

Un análisis elemental de la frecuencia de los términos en el len­
guaje nos llevaría a la constatación de que la mayor frecuencia co­
rresponde a expresiones temporales. Incluso, si, por hipótesis, de­
sapareciera de nuestra mente la noción ,de tiempo, la comunicación 
sería imposible, por carecer de los necesarios puntos de referencia 
para resolver las contradicciones. El "cuándo" es fundamental para 
saber y entender cómo y en qué grado la afirmación y negación de 
un mismo hecho puede ser verdad. No en vano existe una catego­
ría gramatical que llamamos "verbo", como si fuera "palabra por 
excelencia", dedicada a situar las acciones en su tiempo apropiado 
y correcto. De ello depende la verdad. Porque la verdad real es re-

, lativa al tiempo, con la salvedad, para no caer en un relativismo pu­
ro, de los postulados metafísicos, que por definición escapan al 
tiempo, y de los enunciados científicos; que, por su conexión con 
las leyes físicas, o mientras no se demuestre lo contrario, son un pre­
sente. Pero, en su conjunto, el cosmos es un inmenso "devenir", 
es decir, un durar en sucesión o cambio permanente, lo cual impli­
ca un paso constante del presente al pasado y de un futuro que se 
hace presente para pasar. 

Pasado, presente y futuro son las tres grandes coordenadas de 
la experiencia temporal. Y a su implacable cobertura tampoco es­
capa el hombre, que es prisionero del devenir cósmico, con la 
diferencia de que en él este proceso es consciente, es un sello im­
preso en los cimientos de su consciencia como aviso de que ''lo 
nuestro es pasar". Ha sido el hombre quien ha ideado unas medi­
das: Años, estaciones, meses, días, etc., a partir del movimiento de 
la Tierra con relación al Sol, para establecer cuánto duran las co­
sas y a qué edad él mismo muere. Pero este tiempo cuantitativo, o 
matemático, o métrico, no es real; es una, invención, es un "ente 
·de razón", como dirían los clásicos; en el fondo, es una ficción. 
Realmente, no hay cumpleaños ni hay edad para morir. Solo hay 
devenir. , 

La obra de Henri Bergson supuso una aportación decisiva, al in-

1 

1 

1 

1 

! ' 

I' 



82 

troducir la noción de tiempo psicológico. La duración de las cosas 
es un proceso temporal uniforme y homogéneo, y la medida que 
aplicamos para cuantificar esa duración es matemáticamente per­
fecta. Al tiempo exterior, uniforme, cuantitativo, Bergson contra­
pone el tiempo vivido en el interior de "mi consciencia", que es he­
terogéneo y cualitativo, y es el que constituye la duración real, "la 
durée réelle". Esta expresión se corresponde con: "la durée vraie", 
"le temps réel, je veux dire per~u et vécu", "la durée de chacun de 
nous", "la durée interieure", "la durée interne", "la durée hété­
rogene du moi", "la durée toute pure", "le moi interieur, celui qui 
sent et se passionne, celui qui délibere et se décide", "une force dont 
les· états et modifications se pénetrent intimement", "nous se me­
surons pas la durée, mais nous la sentons; de quantité elle revient 
á 1' état de qualité", "une multiplicité qualitative", "un moi oú suc­
cession implique fusion et organisation", "une durée dont les mo­
ments ne constituent pas une multiplicité numérique" 5• Para Berg­
son la verdadera noción de tiempo es la duración experimentada por 
la consciencia individual, es algo intrior, el "yo" íntimo que sien­
te Y decide, un tiempo percibido y vivido, no cantidad sino cuali­
dad, no medida sino sentimiento. Esto justifica las expresiones con 
que comúnmente nos manifestamos: "Fue un minuto que duró una 
eternidad", o "aquel día se me pasó en un santiamén". Todo de­
pende del estado psicológico, del sentimiento, de la vivencia. Hay 
un tiempo grato, normalmente asociado a situaciones placenteras 
que se dice pasa muy rápido, y un tiempo ingrato, asociado a cir~ 
cunstancias dolorosas, que se dice pasa muy lento. Y en una mis­
ma situación el tiempo para dos semanas suele ser diferente, por­
que cada una reacciona y siente de manera distinta. El pasado se 
puede reconstruir en forma de recuerdos bellísimos que ocupan sua­
vemente la consciencia, o puede ser un espía perseguidor que la ator­
menta. El futuro siempre es experiencia interna en forma de expec­
tación, y varía desde el pánico hasta la ilusión. El presente es la 
vida ahora, que en mi consciencia puedo retener para disfrutar o 
bien ahuyentar para que no me abrume. Es la duración real. ' 

Al hablar del tiempo bfolico, nos referimos a la foi;ma específi-

5 BE_RG~O~, H., Essai sur les Donnies lmmédiates de la Conscience (París: 
P~e~s~s Um,vers1ta1res de France, 1948). Ver especialmente el cap. II: "De la multi-
plic1te des etats de conscience: L'idée de durée" 56-104 D , s· 'pp. . 

- uree et zm~;taneité (París: Presses Universitaires de France, 1968). Especial-
men_te el Cap. III: De la Nature du Temps", pp. 41-67. 

83 

ca y peculiar que tiene la Biblia de concebir el tiempo, a diferencia 
de las otras nociones de tiempo que y.a quedan expuestas y a las que, 
por supuesto_, no es ajena la propia Biblia. Pero el tiempo bíblico 
como tal, como distinto, es el "kairós". Es el ti~mpo de la salva­
ción. Es la plenitud de los tiempos que coincide con el momento de 
la Encarnación, o conjunción del tiempo con la eternidad. En ese 
momento la metahistoria se instala en la historia, y se pronuncia un 
"hoy" que, además de ser tiempo presente, es presencia de eterni­
dad: "Hoy os ha nacido un Salvador, el que es Cristo Señor, en la 
Ciudad de David" (Le. 2,11). La palabra "eternidad" puede tomar­
se en dos sentidos: Uno general, para designar un tiempo muy lar­
go, y otro estricto, para significar la carencia de sucesión y, en con­
secuencia, la ausencia de tiempo. Esta distinción está en conexión 
con la de "este mundo" y "el mundo venidero", que se halla con 
frecuencia en la literatura apocalíptica. El "mundo venidero" im­
plica la realidad que empieza después del fin del mundo, realidad 
que no es temporal; es la inauguración de la eternidad desvelada. 
A la vez, el "mundo venidero" se inicia ya, de forma velada, en 
"este mundo", a.e manera que la vivencia de la realidad del mun­
do venidero puede ser una posesión actual (Ef. 2,5-8), bastando pa­
ra ello que el hombre traspase por la fe los velos de esa realidad es­
condida aunque presente. De esta forma, es posible para el hom­
bre vivir la realidad de otro mundo en este mundo y vivir en el tiem­
po estando incorporado a la eternidad; es decir, en el tiempo y no 
tiempo, sin que ello implique contradicción. 

Ali time is unredeemable 

Time preSent and time past 
Are both perhaps present in time future, 
And time future contained in time past. 
If ali time is eternally present 
All time is unredeemable. 

(B. N. 1-5) 

Las primeras líneas del primer poema nos colocan ya en la pers­
pectiva de la experiencia temporal del poeta. El juego entrelazado 
de las tres coordenadas temporales fundamentales, pasado, presente 
y futuro, tiende a conducirnos al estado de un presente eterno. Y 



rr--

84 

una vez alcanzada esa situación, el tiempo es "unredeemable". Esta 
palabra, derivada por prefijación negativa y sufijación adjetiva del 
verbo "redeem", es de origen latino: "redimere" = "re + eme­
re": volver a comprar o tomar algo que previamente se ha perdi­
do. Referida al pasado, podría entenderse en el sentido irremedia­
ble e irrepetible de lo que pudo haber .sido y de lo que ha sido, 
"what might have been and what has been". Volver sobre ello se­
ría "abstraction", "speculation". Pero referida a todo el conjun­
to temporal, como aquí sucede, solo puede tener sentido pleno y co­
herente si el tiempo se toma en su dimensión bíblica. Es decir, se 
trata de la superación del tiempo mediante la inserción en el mun­
do Balvífico de la redención ya realizada. Esta cuestión está relacio­
nada con la doble dialéctica del tiempo y no tiempo, del comienzo 
y el fin, que, por lo general de forma antitética, aparece varias ve­
ces en los poemas, hasta el punto de constituir una clave básica para 
su interpretación: 

Only thorugh time time is conquered (B.N.89) ¿_ 

The end precedes the beginning (B.N.146) 
In my beginning is my end (E.C.1,14) 
In my end is my beginning (E.C.208) 
Time stops and time ·is never ending (D.S.45) 
What we call the beginning is often the end 

. And to make and end is to make a beginning 
The end is where we start from (L.G.213-215) 

Tiempo de llegada y tiempo de partida, fin y principio, princi­
pio y fin, tiempo y no tiempo, tiempo a través del tiempo, fin del 
tiempo y tiempo interminable. Tiene que haber un punto de inter­
sección que haga válidos estos extremos. 

The Point of Intersection 

· Men's curiosity searches past and future 
And clings to that dimension. But to apprehend 
The point of intersection of the timeless 
With time, is an occupation for the saint 
No occupation either, but something given 
And taken, in a lifetime's death in !ove, 
Ardour and selflessness and self-surrender. 

(D.S.199-205) 

85 

Que el hombre se agarre a la dimensión temporal, sobre todo 
al futuro con la esperanza de que le sea benévolo y se prolongue, 
forma parte del natural apego a la vida, que está siempre cuestio­
nada y amenazada por el implacable devenir. Por su esfuerzo na­
tural, por sus luces naturales, el hombre no puede hacer mas que 
aceptar, resignarse, resistir como un estóico, rebelarse como un exis­
tencialista, o prolongarse indistinto en la esp'ecie al parecer de los 
colectivistas. El hecho de captar el punto de intersección no es pro­
piamente una tarea o un trabajo, sino que le es dado al "santo" 
en virtud de una iluminación superior a la luz de la razón, y el santo 
recibe ese don en una mística de muerte a la vida temporal en me­
dio de la pasión amorosa de desprendimiento y entrega. Por "san­
to" no se entiende la persona oficialmente canonizada después de 
la muerte, sino el hombre temporal que participa ya de los valores 
eternos por medio de las virtudes teologales. Vive en el tiempo y no 
en el tiempo. 

El punto de intersección es la Encarnación: 

The hint half guessed, the gift half understood, is Incarnation 
Here the impossible union 
Of spheres of existence is actual, 
Here the past and future 
Are conquered, and reconciled, 
Where action were otherwise movement 
Of that which is only moved 
And has in it no source of movement 

(D.S.215-222) 

Y su preludio es la plegaria de la Anunciación: 

Only the hardly, barely prayable 
Prayer of the one Annunciation. 

(D.S.83,84) 

Estamos bajo la influencia del misterio. Apenas se puede ima­
ginar, no se puede entender bien, y la unión para el poder humano 
es imposible. Pero la realidad es que aquí se produce la unión de 
las esferas de la existencia: Tiempo y eternidad; del movimiento cau­
sado y de la fuente del movimiento; en suma, de lo humano y lo 
divino. Tiempo y no tiempo en el tiempo. Fin del tiempo y princi­
pio de la eternidad. "In my errd is my beginning / In my beginning 
is my end". 

i'': 
1 



I' 
1' 

I¡ 
11 
11., 
11 

111 
1¡ 1 

86 

As we grow older 

A medida que vamos envejeciendo, no son en realidad los años 
· contados los que van cargando nuestras espaldas hasta convertir­
las en curvatura sobre la tierra. Envejecer es una cuestión de ma­
yor y progresiva experíencia temporal acumulada en nuestra cons­
ciencia. Un fruto preciado de la experiencia es la sabiduría. Y lasa­
biduría se compone de tres cualidades: Conocimiento, generosidad 
y humildad. El poeta no cree que el conocimiento adquirido con el 
tiempo sirva para desvelar la oscuridad que como un manto miste~ 
rioso envuelve nuestra existencia y de la que hubiéramos deseado 
ansiosamente saÍir. Como mucho, tiene solo un valor limitado: 

There is, it seems to us, 
At best, only a limited value 
In the knowledge derived from experience 

(E.C.81-83) 

En cuanto a la generosidad, la constatación, que no quisiéramos 
oir, es que disminuye con el paso del tiempo al aumentar el miedo 
a la posesión -miedo de ser poseídos- a la entrega a los demás, 
o a Dios; que el viejo, cargado de miedos, se siente amenazado y 
se hace egoista; "their fear of possession / Of belonging to anoth­
er, or to others, or to God". (E.C.95,96). 

La única porción de sabiduría que se puede esperar, como le­
gado quizá de tantas decepciones producidas y padecidas, es una in­
finita humildad. "Toe only wisdom we can hope to acquire / Is the 
wisdom of humility: humility is endless. (E.C.97,98). 

Hay un suave tono de profundo pesimismo, incrustado a me­
dida que vamos envejeciendo, y que se expresa a modo de impre­
cación a la esperanza, a la tranquilidad, la serenidad otoñal y la sa­
biduría propia de la edad: 

What was to be the value of the long looked forward to; 
Long hoped for calm, the autumnal serenity 
And the wisdom of age? 

(E.C.72-74) 

Hay un pesismismo que nace de la reflexión sobre el mundo ex­
terior. Ya todo va resultando más extraño y complicado. Y surge 

87 

con nueva fuerza la idea de un final del devenir _de la vida, que se 
va quemando por momentos, "a lifetime burning in every moment" 
(E.C. 194); "the time of death is every moment" (D.S.158). El re­
cuerdo de la muerte de los que precedieron anticipa el propio des­
tino: Pasar y desaparecer, como nombres de viejas lápidas que ya 
no se pueden descifrar, "Old stones that cannot be deciphered" 
(E.C.195). 

Pero, en contraste con el pesimismo, se produce una poderosa 
reacción que invita al viejo a dirigirse hacia otra intensidad. El amor 
es más puro cuando deja de importar aquí y ahora, cuando se pro­
yecta hacia una unión más plena, una comunión más profunda, 
después de pasar por el vacío y la desolación. Es una llamada a su­
perar la situación temporal y proyectarse a la eternidad, la otra in­
tensidad, donde es posible la unión con la divinidad en común 
unión, "communion", con los otros que de la misma ya participan, 

We must be still and still moving 
Into another intensity 
For a further union, a deeper communion 
Through the dark cold and the empty desolation 

. (E.C.203-206) 

Cabe todavía otra reflexión. Se ha pensad~ que la rosa, oloro­
sa y fugaz, es símbolo de la juventud. Y el tejo, enorme y longe­
vo, es símbolo de la vejez. "The moment of the rose and the mo­
ment of the yew-tree / Are of equal duration" (L.G.231,232). Ca­
rece de interés el tiempo en su dimensión cuantitativa, o es el mis­
mo para todos. La diferencia está, no en la duración, sino en la in­
tensidad -tiempo psicológico- con que se vive el momento. 

Además, la conexión entre la vida y la muerte, el morir con los 
que mueren, y el nacer porque otros mueren, evoca la teoría clási­
ca del eterno retorno o vuelta a la vida. Por lo menos, indica que 
la muerte de unos hace posible el nacimiento de otros, 

We die with the dying: 
See, they depart, and we go .with them. 
We are bom with the dead: 
See, they retum, and bring us with them. 

(L.G.227-230) 



1 

1' 
1 

88 

Descend lower 

En la Subida del Monte Carmelo trata san Juan de la Cruz del 
modo que ha de proceder el alma para subir hasta la cumbre del 
monte, cumbre que simboliz~ un estado de perfección que consiste 
en la unión del alma con Dios. Pero ocurre que, para ascender, hace 
falta descender primero, incluso el descenso es el comienzo del as­
censo. Los tres Libros que integran la Subida son un largo comen­
tario a los diez primeros versos del poema con que se abre la obra, 
y comienza situándose "En una noche oscura". 

La idea de la "noche" corresponde a una dinámica psicológica 
en que se realizan muy especiales purgaciones o purificaciones del 
alma. La Subida considera las purificaciones "activas", lo que equi-, 
vale a decir que son consecuencia del trabajo y esfuerzo humano, 
a diferencia de las purificaciones "pasivas", que se derivan de· la 
acción de Dios en el alma. El Libro I trata de la purificación acti­
va del sentido; el Libro II de la purificación activa del entendimien­
to; y el Libro III de la purificación activa de la memoria y de la 
voluntad 6• 

Descend lower, descend only 
Into the world of perpetua! solitude, 
World not world, but that which is not world, 
Interna! darkness, deprivation 
And destitution of ali property, 
Desiccation of the world of sense, 
Evacuation of the world of fancy, 
Inoperancy of the world of spirit; 

(B.N.114-121) 

Ocurre con frecuencia que, en la dialéctica de la vida espiritual, 
se contraponen los extremos en una fuerte antítesis que solo se pue­
de resolver cambiando el punto de vista. El poeta se coloca en la 
perspectiva de la Subida, pero bajando, porque, para llegar a la 

6 Al refe_ri:me a las obras de S. Juan de la Cruz, procedo según la edición pre­
pa:ada _p~r Cnsogono de Jesús et al., Vida y Obras de San Juan de la Cruz (Ma­
dnd: Btbhoteca de Autores Cristianos, 1978). Para una lectura actualizada, puede 
verse MARTI BALLESTER, J., San Juan de la Cruz. Subida de Monte Carmelo 
l~ída hoy ~adrid: Ediciones Paulinas, 1979). Noche Oscura leída hoy (Madrid: Edi­
c10nes Paulinas, 1981). 

89 

cumbre, hay qúe bajar al mundo que no es mundo, mundo de per­
manente soledad; es decir, hay que vaciar el alma de los afanes tem­
porales, privándola y desnudándola de toda posesión. 

Los .versos de Burnt Norton, citados antes, se corresponden con 
la temática y disposición de la Subida, pero no de una manera exac­
ta, sino que son reproducciónlibre. Aparte la cj.ialéctica "descenso 
- subida", la "noche oscura" se denomina "iritemal darkness", re­
produciendo justamente el significado simbólico. Por lo que respec­
ta a la disposición general, el Libro I, que trata de la noche o puri­
ficación del sentido, está aludido directamente en "Desiccation of 
the world of sense". Se refiere a la segunda noche, que es la del es­
píritu, en "Inoperancy of the world of spirit", pero no distingue 
en esta noche del espíritu las partes de entendimiento (Libro II), y 
de memoria y voluntad (Libro III). En cambio, introduce el mun­
do de la fantasía, ''Evacuation of the world of fancy'', que no es 
extraño a la Subida, pero que no pertenece a su disposición gene­
ral, sino que se incluye en la noche o purificación del entendimien­
to (Libro II, cap. XII). No obstante, a la purificación de la memo­
ria, a modo de liberación para el aumento del amor, se alude en 
otro lugar: 

This is the use of memory: 
For liberation - not less of !ove but expanding 
Of !ove beyond desire, and so liberation 
From the future as well as the past. 

(L.G.156-159) 

A continuación, el poeta da al amor y a la liberación una pro­
yección social, aplicándolos a toda la nación: "History may be ser­
vitude, / History may be freedom" (L.G.162-163). 

Hay en los poemas otras alusiones claras a la purificación del 
alma y vacío del sentido, aunque, por contraste, se haga de forma 
negativa: 

Nor darkness to purify the soul 
Emptying the sensual with deprivation 
Cleansing affection from the temporal 

(B.N.96-98) 

'1 

il 

¡ 

'i 
1 



90 

The figure of the ten stairs 

En la Noche Oscura trata san Juan de la Cruz de las purgacio­
nes o purificaciones "pasivas", que afectan igualmente al sentido 
y al espíritu, en correspondencia con las purificaciones "activas" 
a que se refiere la Subida. En el cap. XVIII explica cómo la figura 
de la "escala" es muy apropiada para significar las misteriosas co­
municaciones y acciones de Dios sobre el alma hasta llevarla al pun­
to de la asimilación divina. Entre las cinco razones por las que se 
justifica la figura de la "escala", destaca la que aparece en quinto 
lugar: · 

diremos que la propiedad principal por la que aquí se llama escala es porque la· 
contemplación es ciencia de amor, lo cual, como habemos dicho, es noticia infusa 
de Dios amorosa, que juntamente va ilustrando y enamorando el alma, hasta subirla 
de grado en grado hasta Dios, su Criador; porque solo el amor es el que une y jun­
ta al alma con Dios (Libro II, cap. XVIII, 5). 

Los grados progresivos de amor por los que Dios va subiendo 
al alma hasta la unión son diez, y se corresponden con los diez pel­
daños de que consta la "escala" (cap. XIX y XX). 

Sin duda, Eliot tiene en mente toda esa doctrina mística, pero 
solo la indica de forma parcial. No alude a la figura de la "esca­
la" como un todo, sino directamente a los diez peldaños, "ten 
stairs". Y no individualiza estos diez grados de amor, sino que se 
refiere al amor divino como un todo, inmutable, causa y fin, eter­
no, infinito, aunque su captación sea limitada: 

The detail of the pattern is movement, 
As in the figure of the ten stairs. 
Desire itself is movement 
Not in itself desirable; 
Love is itself unmoving, 
Only the cause and end of movement, 
Timeless, and undesiring 
Except in the aspect of time 
Caught in the form of limitation 
Between un-being and being. 

(B.N.159-168) 

Encontramos también alusiones a las purificaciones pasivas en 
forma de llamadas a la oscuridad de Dios, para que incida sobre 
la receptividad del alma: "1 said to my soul, be still, and let the dark 

T 
1 

. 91 

come upon you / Which shall be the darkness of God". 
(E.C.112, 113). 

Y encontrap:ios oscuridades superpuestas, en expresiones inin­
teligibles para los no iniciados en las oscuridades de las "noches os­
curas": "a movement of darkness on darkness" (E.C.115). Es la 
oscuridad pasiva o acción de Dios sobre la os·curidad activa o ac-
ción del hombre. · 

En la experiencia mística, la oscuridad, en el décimo y último 
grado de la "escala", se convierte en clara visión de Dios, se con­
vierte en luz (Libro 11, cap. XX, 5). "So the darkness shall be the 
light" (E.C.128). 

The way of dispossession 

Al terminar el comentario del primer verso de la canción, dice 
san Juan de la Cruz en la Subida: "Resta ahora dar algunos avi­
sos para saber y poder: entrar en esta Noche del Sentido" (Libro I, 
cap. XIII, 1). Y la conclusión de estos avisos y reglas son los ver­
sos siguientes: 

Para venir a gustarlo todo, 
no quieras tener gusto en nada; 
para venir a poseerlo todo, 
no quieras poseer algo en nada; 
para venir a serlo todo, 
no quieras ser algo en nada; 
para venir a saberlo todo, 
no quieras saber algo en nada; 
para venir a fo que no gustas, 
has de ir por donde no gustas; 
para venir a lo que no sabes, 
has de ir por donde no sabes; 
para venir a lo que no posees, 
has de ir por donde no posees; 
pra venir a lo que no eres, 
has de ir por donde no eres. 

(Libro I, cap. XIII, 11). 

Temáticamente, estos versos giran en torno a cuatro conceptos: 
El placer, el poseer, el ser y el conocer. La construcción antitética 
hace que a cada concepto correspondan dos versos, uno por afir-



92 

mación y otro por negación en lo; ocho primeros. Estos ocho ver­
sos se refieren a los temas de una manera absoluta y general: "to­
do'.', "nada". Los ocho restantes reproducen los mismos temas, pe­
ro de manera relativa y particular, aunque indefinida, lo que faci­
lita que la antítesis sea de forma negativa en ambos versos: "lo que 
no", "por donde no". · ' · 

En T.S. Eliot encontramos una reproducción de los vers9s an­
teriores, casi una cita, pero a travésde Un proceso de 'libre 
adaptación: · · 

In order to arrive at what you do not know 
You must go by a way which is the way of ignorance. 
In order to possess what you do not possess 
You must go by the way of dispossession. 
In order to arrive at what you are not 
You must go through the way in which you are not. 
And what you do not know is the only thing you know 
And what you own is what you do not own 
And where you are is where you are not. 

(E.C.138-146) 

Aparecen los temas de conocer, poseer y ser, y su contraposi­
ción antitética, pero desaparece el concepto de placer. La antítesis 
se dispone por pares de versos en los seis primer,os; correspondien­
tes a los tres temas, pero se incluye dentro del mismo verso en los 
tres últimos, en que se repiten los conceptos. La referencia de ex­
tremos absolutos queda reducida a dos: "ignorance", "disposses­
sion", sin sus correspondientes. Predomina ampliamente el relati­
vo con carácter indefinido "what", lo cual facilita la construcción 
negativa dentro del mismo par. Y es justamente en los tres últimos 
versos donde la antítesis se establece por la vía afirmación -
negación. 

If you came this way 

If you carne this way, 
Taking any route, starting from anywhere, 
At any time or any séason, 
1t would always be the same: you would have to put off 
Sense and notion. You are not here to verify, 
Instruct yourself, or inform curiosity 

Or carry report. You are here to kneel 
Where prayer has been valid. 

(L.G.39-46) 

93 

Little Gidding es el nombre de un lugar en que floreció una in­
teresante comunidad monástica. Al recordarlo; es posible que el 
poeta esté invitando al ejercicio de la vida mística en un convento, 
en el claustro. Esta hipótesis se ve favorecida por el uso de locu­
ciones espaciales, como "starting from anywhere", "here to kneel". 
Pero no es necesario. Es posible y suficiente referir los términos es­
paciales al lugar intencional de la experiencia mística en sí misma. 
Concretamente, "to kneel" se puede usar metafóricamente para in­
dicar el ejercicio de la humildad. Parece que "If" tiene un matiz 
desiderativo; es también un "ojalá", que enfatiza el condicionado: 
"you woüld have to put off/ Sense and notion": Tendrías que pu­
rificar el sentido y el espíritu; es decir, pasar por la noche oscura 

-del sentido y la noche oscura del espíritu. Lo cual conlleva exclu­
siones importantes: Verificar, instruirse, curiosear, informar. Y dos 
exigencias fundámentales: La humildad y la oración. 

Conclusión 

Este estudio es una verificación de las conexiones de Four Quar­
tets con la doctrina mística de san Juan de la Cruz. Pero no es so­
lo una constatación fáctica, sino también una aproximación a las 
alturas de la mística~ la-poesía de inspiración más sublime. Era ne­
cesario un recorrido anterior, para que la-mística no aparezca co­
mo una elucubración desvinculada del hombre intramundano en de­
venir. Es poesía encarnada, es-poesía necesaria. El espacio, en sus 
variadas concreciones de jardín, cementerio, río, mar, roca, monas­
terio, motiva evocaciones contrapuestas en la mente del poeta, en 
las que está esencialmente incrustada la noción de tiempo. El tiempo 
es vida, viaa en devenir y vida que lucha por sustraerse al tiempo. 
Al vivir en contemplación pedazos de eternidad, el espíritu intro­
duce la experiencia mística en la experiencia del tiempo, togo den­
tro de la dinámica de una muy especial trama psicológica. 

Pudiera suceder que alguien pensara que el poeta, T.S. Eliot, es 
un carmelita descalzo. Es un seglar, casado, divorciado y anglica­
no. La vivencia mística no es patrimonio exclusivo del claustro, ni 



94 

de una confesión religiosa. Es brote privilegiado de un alma que no 
cabe en sí misma, y cuya riqueza rompe los moldes del tiempo ha­
cia otra intensidad. 

BIBLIOGRAFIA 

BARLOW, M., Henry Bergson, París: Editions Universitaires; 1966. Trad. María 
Martínez Peñaloza, El Pensamiento de Bergson, México: Fondo de Cultura Econó­
mica, 1968. 

BERGSON, H., Essai sur les Données Immédiates de la Conscience, París: Presses 
Universitaires de France, 1948. 

-Durée et Simultanéité, París: Presses Universitaires de France, 1968. 
GARDNER, H., The Art of T.S. Eliot, New York: E.P. Dutton & Co., 1959 .. 

The Composition of Four Quartets, London: Faber and Faber, 197.8. 
JESÚS, C. de et al., Vida y Obras de San Juan de la Cruz, Madrid: Biblioteca 

de Autores Cristianos, 1978. 
KENNER, H., The Invisible Poet: T.S. Eliot, New York: Ivan Obolensky, Inc., 

1959. 
MARTI BALLESTER, J., San Juan de la Cruz. Subida del Monte Carmelo leí­

da hoy, Madrid: Ediciones Paulinas, 1979. 
-Noche Oscura leída hoy, Madrid: Ediciones Paulinas, 1981. 
MATTHIESSEN, F.O., TheAchievement oJT.S. Eliot, New York: Oxford Uni­

versity Press, 1959. 
MAXWELL, D.E.S., The boetry of T. S. Eliot, New York: Hillary House, Inc., 

1959. 
MOODY, A.D., Thomas Stearns Eliot Poet, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1979. 
TATE, A., T.S. Eliot. The Man and his Work, Harmondsworth, Míddlesex, En­

gland: Penguin Books Ltd., 1971. 
UNGER, L., T.S. Eliot. Moments and Patterns, United States of America: Uni­

versity of Minessota Press, 1966. 

• 


	Olivera5

